
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management (RSM)
Journal homepage: https://rsm.rihu.ac.ir/

Original Article

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 12(26): 83-117 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

An Analysis of Morteza Motahhari’s Strategies in 

Anthropology (SWOT Matrix Assessment)

Hosein Kazemi Khadem1         ,        Mohammad-Reza Asadi2

Atiyeh Zandieh3               ,          Mojtaba Rostami Kia4    

1. PhD Candidate in Comparative Philosophy, Motahari University, Tehran, Iran (Corresponding Author).

hosein_kazemy@yahoo.com

2. Associate Professor, Allameh Tabataba’i University, Tehran, Iran.

asadi63256325@gmail.com

3. Associate Professor, Motahari University, Tehran, Iran.

zandieh2007@yahoo.com

4. Director General of Foresight and Strategic Studies, Center for Seminary Services, Qom, Iran.

kia.mojtaba1365@gmail.com

Received: 2025/10/20; Accepted 2025/12/20

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: In the contemporary world, where the crisis of meaning, the 
collapse of moral foundations, and the dominance of reductionist anthropological paradigms 
have reshaped the understanding of the human being, a renewed inquiry into the nature of 
humanity has become indispensable. The anthropological framework developed by Mutah-
hari, grounded in philosophical rigor, Qur’anic anthropology, and a civilizational outlook, 
represents one of the most comprehensive capacities within Islamic thought for addressing 
these challenges. Mutahhari, through a problem-oriented and future sensitive approach, con-
ceives the human being as a dynamic, multilayered, and ascending reality endowed with an 

https://rsm.rihu.ac.ir/
http://hosein_kazemy@yahoo.com
http://asadi63256325@gmail.com
http://zandieh2007@yahoo.com
http://kia.mojtaba1365@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-8590-864X
https://orcid.org/0009-0004-7679-5265
https://orcid.org/0000-0002-9865-7160
https://orcid.org/0009-0006-1822-9438


Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 12(26): 83-117 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management (RSM)
Journal homepage: https://rsm.rihu.ac.ir/

Original Article

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 12(26): 83-117 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

innate divine disposition (fitrah)—a being whose identity unfolds in relation to reason, faith, 
wilāyah, and history, and who possesses the potential to transcend the confines of biological 
existence toward higher existential horizons.
Despite these strengths, Mutahhari’s anthropological system, when confronted with rival 
schools of thought and the complex conditions of modernity, requires a strategic analysis 
capable of revealing its internal strengths and weaknesses alongside the external opportunities 
and threats that shape its contemporary relevance. In this regard, the SWOT matrix provides a 
conceptual and analytical tool through which Mutahhari’s anthropology can be examined not 
merely as a philosophical doctrine but as a civilizational and educational project.
The aim of this study is to employ the SWOT framework, complemented by the SPACE 
model, to determine the strategic position of Mutahhari’s anthropology across five analytical 
domains: epistemology, methodology, psychology, civilizational studies, and practical strat-
egy. Through this analysis, the study seeks to demonstrate how Mutahhari’s anthropological 
system can withstand modern intellectual and civilizational threats, capitalize on emerging 
opportunities, and contribute to shaping the trajectory of contemporary human sciences.
Method: This study employs a document based and analytical methodology grounded in the 
systematic examination of Murtadha Mutahhari’s written works. The primary data consist of 
his anthropological, philosophical, historical, and civilizational texts, which were analyzed 
through a thematic analysis approach. In the first stage, basic themes were extracted from the 
corpus of Mutahhari’s writings; these themes were then organized into intermediate themat-
ic clusters and ultimately synthesized into overarching themes that reconstruct the structural 
foundations of his anthropological system. The analysis was conducted across five domains: 
epistemology, methodology, psychology, civilizational studies, and practical strategy.
To evaluate this reconstructed system within a strategic framework, the SWOT model 
was employed. By distinguishing internal factors (strengths and weaknesses) from exter-
nal factors (opportunities and threats), the SWOT matrix enables a contextual assessment 
of Mutahhari’s anthropology in relation to contemporary intellectual and civilizational 
conditions. Each of the five analytical domains was mapped onto the four components 
of the SWOT matrix, and from this mapping, the four strategic orientations—aggressive 
(SO), competitive (ST), conservative (WO), and defensive (WT)—were derived.
In a complementary step, the SPACE model was applied to determine the overarching strategic 
posture of Mutahhari’s anthropological framework. By evaluating four dimensions—philo-
sophical strength, competitive advantage, scope and civilizational capacity, and environmental 

https://rsm.rihu.ac.ir/


Studeis of Religion, Spiritualiti & Management (RSM)
Journal homepage: https://rsm.rihu.ac.ir/

Original Article

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 12(26): 83-117 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

pressure—the SPACE model situates the theory within a two dimensional strategic field. The 
integration of SWOT and SPACE provides a comprehensive analytical lens through which 
Mutahhari’s anthropology can be interpreted not only as a conceptual system but also as a 
strategic and civilizational project capable of guiding the future trajectory of human sciences.
Results: The findings of this study indicate that Mutahhari’s anthropological framework pos-
sesses a set of strategic capacities that elevate it beyond a purely philosophical doctrine and 
position it as a civilizational model capable of engaging the intellectual and cultural challeng-
es of the modern world. The SWOT analysis demonstrates that, within the epistemological 
domain, philosophical foundationalism, the centrality of reason and fitrah, and resistance to 
relativism constitute the core internal strengths of the system. These strengths enable Mutah-
hari’s anthropology to confront external threats such as instrumental rationality, materialistic 
reductionism, and the marginalization of the spiritual dimension of the human being.
In the methodological domain, Mutahhari’s pluralistic use of philosophy, mysticism, 
Qur’anic exegesis, and historical analysis provides a comprehensive framework for un-
derstanding the human being. Nevertheless, limited engagement with empirical human 
sciences emerges as a significant weakness. In the psychological domain, the emphasis 
on the perfect human, volition, faith, and existential ascent offers a constructive response 
to modern crises of identity, alienation, and spiritual dislocation.
At the civilizational level, Mutahhari’s future oriented and macro analytical perspective equips 
his theory to resist the dominance of Western anthropological models and the erosion of hu-
man dignity in contemporary culture. In the domain of practical strategy, his problem oriented 
approach, intellectual courage in confronting rival schools, and reliance on the cultural re-
sources of Islamic civilization constitute major strengths, although the absence of operational 
models in education, psychology, and applied humanities remains a notable limitation.
Overall, the results show that despite certain practical and interdisciplinary gaps, Mu-
tahhari’s anthropology possesses sufficient philosophical coherence, civilizational depth, 
and critical capacity to withstand external threats, utilize emerging opportunities, and 
contribute meaningfully to the future development of human sciences.
Discussion and Conclusion: The strategic analysis of Mutahhari’s anthropological frame-
work reveals that his system, while firmly grounded in philosophical and revelatory foun-
dations, possesses civilizational and educational capacities that elevate it beyond an ab-
stract theoretical construct. The examination of the five analytical domains—epistemology, 
methodology, psychology, civilizational studies, and practical strategy—demonstrates that 

https://rsm.rihu.ac.ir/


Studeis of Religion, Spiritualiti & Management (RSM)
Journal homepage: https://rsm.rihu.ac.ir/

Original Article

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 12(26): 83-117 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Mutahhari, through his commitment to comprehensiveness, the centrality of fitrah, a theo-
centric rationality, and the doctrine of the perfect human, adopts an active, critical, and 
reconstructive stance toward the intellectual and cultural challenges of modernity.
At the same time, the SWOT analysis highlights that this system requires further development 
in certain areas, particularly in its practical and interdisciplinary dimensions. Limited engage-
ment with empirical human sciences, insufficient attention to the lived and embodied human 
experience, and the absence of operational models in education and psychology constitute 
weaknesses that can be addressed through emerging opportunities—such as the global turn 
toward spirituality, the growing demand for dignity centered educational models, and the in-
creasing openness of academic spaces to comparative and cross cultural philosophies.
The SPACE model further indicates that the overarching strategic posture of Mutahhari’s 
anthropology lies within the aggressive quadrant, suggesting that its internal philosoph-
ical and civilizational strengths are sufficiently robust to activate external opportunities 
and neutralize environmental threats. Nevertheless, at the level of confronting threats, the 
competitive (ST) strategy remains relevant, while in practical domains, the conservative 
(WO) strategy retains its significance.
Overall, Mutahhari’s anthropology emerges as a framework capable of resisting the crises 
of modern humanity, harnessing civilizational and intellectual opportunities, and con-
tributing to the transformation of human sciences. This study suggests that a strategic 
rereading of Mutahhari’s thought can open new horizons for developing educational, civ-
ilizational, and theocentric models suited to the contemporary world.
Conflict of Interest Statement: The authors of the article declare that they have received 
no financial support, research funding, or assistance from any third party, including gov-
ernmental, commercial, or private foundations, for any part of this work. The authors 
have no ongoing, pending, or registered patents related to this study. This research does 
not involve experimental animals or human subjects requiring ethical approval. 
Keywords: Mutahhari’s Anthropology, Strategic Analysis, SWOT Matrix, Futures Stud-
ies, Philosopher Manager.

Cite this article: Kazemi Khadem, Hosein, Asadi, Mohammad-Reza, Zandieh, Atiyeh, 
and Rostami Kia, Mojtaba (2025). An Analysis of Morteza Motahhari’s Strategies in An-
thropology (SWOT Matrix Assessment). Journal of  Religious, Spirituality, and Manage-
ment Studies 12(26): 83-117.

https://rsm.rihu.ac.ir/


Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات دین، معنویت، مدیریت، زمستان 1404، دوره 12، شماره 26، صص83-117 ؛	

مطالعات دین، معنویت، مدیریت
Journal homepage: https://rsm.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‏شناسی‌ 
)تحلیل ماتریس سُوات( 

حسین کاظمی خادم1                         ،             محمدرضا اسدی2
عطیه زندیه3                 ،              مجتبی رستمی‌کیا4

1. دانشجوی دکتری فلسفه تطبیقی دانشگاه مطهری تهران )نویسنده مسئول(.
hosein_kazemy@yahoo.com

2. دانشیار دانشگاه علامه طباطبایی.
asadi63256325@gmail.com

3. دانشیار دانشگاه مطهری تهران .
zandieh2007@yahoo.com

4. مدیر کل آینده‎پژوهی و مطالعات راهبردی مرکز خدمات حوزه.
Kia.mojtaba1365@gmail.com

تاریخ دریافت: 1404/07/28؛ تاریخ پذیرش: 1404/09/29

چکیده گسترده
مقدمه و اهداف: انسان‎شناسی در جهان معاصر، به‎ویژه در بستر بحران معنا، فروپاشی اخلاق و سلطه 
رویکردهای تقلیل‎گرا، نیازمند بازخوانی‎ای است که بتواند نسبت انسان با حقیقت، تاریخ، جامعه و 
غایت را در افقی جامع بازتعریف کند. منظومه انسان‎شناسی استاد مطهری، با اتکا بر مبانی فلسفی، 

http://hosein_kazemy@yahoo.com
http://asadi63256325@gmail.com
http://zandieh2007@yahoo.com
http://Kia.mojtaba1365@gmail.com
http://khanmohammadi49@yahoo.com

https://orcid.org/0009-0004-7679-5265
https://orcid.org/0000-0002-9865-7160
https://orcid.org/0009-0003-8590-864X
https://orcid.org/0009-0006-1822-9438


DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات دین، معنویت، مدیریت، زمستان 1404، دوره 12، شماره 26، صص83-117 ؛	

مطالعات دین، معنویت، مدیریت
Journal homepage: https://rsm.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

وحیانی و تمدنی، یکی از مهم‎ترین ظرفیت‎های اندیشه اسلامی برای پاسخ‎گویی به این وضعیت است. 
مطهری، با رویکردی مسئله‎محور و آینده‎نگر، انسان را موجودی اشتدادی، چندلایه و برخوردار از 
فطرت الهی می‎داند؛ موجودی که در نسبت با عقل، ایمان، ولایت و تاریخ معنا می‎یابد و قابلیت عبور 

از سطح زیست طبیعی به افق‎های متعالی را دارد.
باوجود این ظرفیت‎ها، منظومه انسان‎شناسی مطهری در مواجهه با مکاتب رقیب و شرایط پیچیده 
جهان مدرن، نیازمند تحلیل راهبردی است؛ تحلیلی که بتواند قوت‎ها و ضعف‎های درونی، و فرصت‎ها 
و تهدیدهای بیرونی را در چهارچوبی منسجم آشکار کند. از این منظر، مدل سوات )SWOT( به‎عنوان 
ابزاری برای تحلیل موقعیت و طراحی راهبرد، امکان آن را فراهم می‎کند که انسان‎شناسی مطهری 

نه‎تنها در سطح فلسفی، بلکه در سطح تمدنی و تربیتی بازخوانی شود.
هدف این پژوهش آن است که با بهره‎گیری از ماتریس سوات و مدل اسپیس، جایگاه راهبردی 
و  تمدن‎پژوهی  روان‎شناختی،  روش‎شناسی،  معرفت‎شناسی،  محور  پنج  در  را  مطهری  انسان‎شناسی 
راهبرد عملی تحلیل کند و نشان دهد که این منظومه چگونه می‎تواند در برابر تهدیدهای معرفتی 

و تمدنی ایستادگی کند، از فرصت‎های بیرونی بهره گیرد و مسیر تحول علوم انسانی را ترسیم نماید.
روش: روش این پژوهش مبتنی بر تحلیل اسنادی، مطالعه کتابخانه‎ای و تفسیر راهبردی متون است. 
داده‎های تحقیق از آثار مکتوب استاد مطهری، به‎ویژه آثار انسان‎شناختی، فلسفی، تاریخی و تمدنی 
او استخراج شده و با بهره‎گیری از روش تحلیل مضمون، در پنج محور معرفت‎شناسی، روش‎شناسی، 
روان‎شناختی، تمدن‎پژوهی و راهبرد عملی سامان‎دهی شده‎اند. در این فرایند، ابتدا مضامین پایه از دل 
متون استخراج شد، سپس در قالب مضامین سازمان‎دهنده دسته‎بندی و در پایان، در قالب مضامین 

فراگیر، ساختار کلی انسان‎شناسی مطهری بازسازی شد.
برای تحلیل راهبردی این ساختار، از مدل سوات )SWOT( استفاده شده است. این مدل، با تفکیک 
عوامل درونی )قوت‎ها و ضعف‎ها( و عوامل بیرونی )فرصت‎ها و تهدیدها(، امکان آن را فراهم می‎کند 
که منظومه انسان‎شناسی مطهری در نسبت با محیط معرفتی و تمدنی معاصر ارزیابی شود. در این 
مرحله، هر یک از پنج محور تحلیلی در چهار مؤلفه سوات جای‎گذاری شد و از دل آن، راهبردهای 

چهارگانه تهاجمی )SO(، رقابتی )ST(، محافظه‎کارانه )WO( و تدافعی )WT( استخراج شد.
در گام تکمیلی، برای تعیین جهت‎گیری کلان نظریه، از مدل اسپیس )SPACE( بهره گرفته شد. این 
مدل با ارزیابی چهار بُعد »قدرت نظری«، »مزیت رقابتی«، »قدرت حوزه فعالیت« و »فشار محیطی«، 



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات دین، معنویت، مدیریت، زمستان 1404، دوره 12، شماره 26، صص83-117 ؛	

مطالعات دین، معنویت، مدیریت
Journal homepage: https://rsm.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات دین، معنویت، مدیریت، زمستان 1404، دوره 12، شماره 26، صص83-117 ؛	

موقعیت راهبردی انسان‎شناسی مطهری را تحلیل می‎کند. ترکیب این دو ابزار، امکان آن را فراهم 
می‎کند که انسان‎شناسی مطهری نه‎تنها در سطح مفهومی، بلکه در سطح راهبردی و تمدنی بازخوانی 

شود و مسیر تحول آن در علوم انسانی ترسیم شود.
نتایج: یافته‎های پژوهش نشان می‎دهد که انسان‎شناسی استاد مطهری، در مواجهه با محیط معرفتی و 
تمدنی معاصر، واجد ظرفیت‎های راهبردی متعددی است که آن را از یک نظریه صرفاً فلسفی فراتر 
می‎برد و در جایگاه یک الگوی تمدنی قرار می‎دهد. تحلیل ماتریسی سوات نشان داد که در محور 
معرفت‎شناسی، مبناگرایی فلسفی، اصالت عقل و فطرت، و پرهیز از نسبی‎گرایی، مهم‎ترین قوت‎های 
درونی این منظومه‎اند؛ قوت‎هایی که در برابر تهدیدهایی چون سلطه عقلانیت ابزاری، حذف فطرت 

و تقلیل انسان به ماده، نقش ایستادگی و بازسازی ایفا می‎کنند.
در محور روش‎شناسی، پلورالیسم روشی و بهره‎گیری هم‎زمان از فلسفه، عرفان، قرآن و تاریخ، ظرفیت 
ارائه تصویری جامع از انسان را فراهم می‎کند؛ هرچند تعامل محدود با علوم انسانی تجربی، یکی از 
ضعف‎های مهم این حوزه است. در محور روان‎شناختی، تأکید بر انسان کامل، ایمان، اراده و حرکت 

اشتدادی، در برابر بحران‎های هویتی و ازخودبیگانگی انسان مدرن، کارکردی بازسازانه دارد.
در سطح تمدن‎پژوهی، افق آینده‎نگر و نگاه کلان‎نگر مطهری، نظریه او را قادر می‎کند تا در برابر الگوهای 
انسان غربی و فروپاشی ارزش‎های انسانی، موضعی فعال و بازخوانانه اتخاذ کند. در محور راهبرد عملی نیز، 
مسئله‎محوری، شجاعت مواجهه با مکاتب رقیب و تکیه بر مواد خام فرهنگی تمدن اسلامی، مهم‎ترین قوت‎ها 
به‎شمار می‎آیند؛ هرچند فقدان مدل‎های عملیاتی در تربیت و روان‎شناسی، از جمله ضعف‎های قابل توجه است.

در مجموع، نتایج نشان می‎دهد که انسان‎شناسی مطهری، با وجود برخی خلأهای عملی و میان‎رشته‎ای، 
از چنان انسجام فلسفی، ظرفیت تمدنی و توان نقد مکاتب رقیب برخوردار است که می‎تواند در برابر 
تهدیدهای بیرونی ایستادگی کند، از فرصت‎های محیطی بهره گیرد و مسیر تحول علوم انسانی را ترسیم نماید.

بحث و نتیجه‎گیری: تحلیل راهبردی انسان‎شناسی استاد مطهری نشان می‎دهد که این منظومه، در عین 
برخورداری از بنیان‎های فلسفی و وحیانی استوار، واجد ظرفیت‎های تمدنی و تربیتی است که آن را از 
سطح یک نظریه انتزاعی فراتر می‎برد. بررسی پنج محور معرفت‎شناسی، روش‎شناسی، روان‎شناختی، 
تمدن‎پژوهی و راهبرد عملی نشان داد که مطهری با تکیه بر جامع‎نگری، اصالت فطرت، عقلانیت 
برابر تهدیدهای معرفتی و فرهنگی جهان مدرن  توانسته است در  انسان کامل،  توحیدی و طرح 

موضعی فعال، نقادانه و بازسازانه اتخاذ کند.



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات دین، معنویت، مدیریت، زمستان 1404، دوره 12، شماره 26، صص83-117 ؛	

مطالعات دین، معنویت، مدیریت
Journal homepage: https://rsm.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

در عین حال، تحلیل سوات آشکار کرد که این منظومه در برخی حوزه‎ها، به‎ویژه در سطح عملی 
و میان‎رشته‎ای، نیازمند توسعه و بازخوانی است. تعامل محدود با علوم انسانی تجربی، کم‎توجهی 
به انسان انضمامی و فقدان مدل‎های عملیاتی در تربیت و روان‎شناسی، از جمله ضعف‎هایی‎اند که 
می‎توانند با بهره‎گیری از فرصت‎های بیرونی، به‎ویژه گرایش جهانی به معنویت، مطالبه برای تربیت 

کرامت‎محور و گشودگی علمی به فلسفه‎های تطبیقی، اصلاح و تکمیل شوند.
نتایج مدل اسپیس نیز نشان داد که جهت‎گیری کلان انسان‎شناسی مطهری در ربع تهاجمی قرار می‎گیرد؛ 
به این معنا که قوت‎های نظری و تمدنی این منظومه به اندازه‎ای نیرومند است که می‎تواند فرصت‎های 
بیرونی را فعال و تهدیدهای محیطی را خنثی کند. باوجوداین، در سطح مواجهه با تهدیدها، راهبرد 

رقابتی  )ST(و در سطح عملی، راهبرد محافظه‎کارانه )WO( نیز معنا و کارکرد دارند.
در مجموع، انسان‎شناسی مطهری الگویی است که هم توان ایستادگی در برابر بحران‎های انسان مدرن 
را دارد، هم قابلیت بهره‎گیری از فرصت‎های معرفتی و تمدنی را، و هم ظرفیت آن را که در مسیر 
تحول علوم انسانی، نقش‎آفرینی کند. این پژوهش نشان می‎دهد که بازخوانی راهبردی اندیشه مطهری 

می‎تواند افق‎های تازه‎ای برای طراحی الگوهای تربیتی، تمدنی و توحیدمحور بگشاید.
تعارض منافع: نویسندگان این مقاله اعلام می‎کنند که هیچ‎گونه حمایت مالی، کمک پژوهشی یا 
پشتیبانی از سوی اشخاص ثالث اعم از نهادهای دولتی، تجاری یا بنیادهای خصوصی دریافت نکرده‎اند. 
همچنین، هیچ اختراع، طرح ثبت‎شده یا پرونده داوری مرتبط با این اثر در حال انجام نیست. این 
یا بیماری‎های خاص انسانی بوده و  پژوهش فاقد هرگونه جنبه مرتبط با حیوانات آزمایشگاهی 

بنابراین، نیازمند اعلام یا تأیید اخلاق نشر نیست. 
واژگان کلیدی: انسان‎شناسی مطهری، تحلیل راهبردی، ماتریس سوات، آینده‎پژوهی، فیلسوف‎مدیر.

استناد: کاظمی خادم،‌ حسین ، اسدی، محمدرضا، زندیه، عطیه، و رستمی‎کیا، مجتبی )1404(. بررسی 
معنویت،  دین،  مطالعات  سُوات(. مجله  )تحلیل ماتریس   ‎شناسی‎انسان استاد مطهری در  راهبردهای 

مدیریت 12)26(: 117-83.



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ...............................................................91

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات دین، معنویت، مدیریت، زمستان 1404، دوره 12، شماره 26، صص83-117 ؛	

مقدمه و بیان مسئله
در عصر بحران‎ معنا، فروپاشی اخلاق و تقلیل انسان به داده‎ای زیستی یا روانی، بازخوانیِ انسان‎شناسی، 

ضرورت یافته است. انسان معاصر، در مواجهه با مکاتب سکولار، نسبی‎انگار و تک‎ساحتی، بیش از هر 

زمان دیگر نیازمند نظریه‎ای است که کرامت، فطرت، عقل و ایمان را در منظومه‎ای منسجم بازتعریف 

کند. در این میان، منظومه انسان‎شناسی استاد مطهری، به‎مثابه یکی از جامع‎ترین روایت‎ها از حقیقت 

انسان، ظرفیت آن را دارد که هم در سطح نظری، هم در سطح تربیتی و تمدنی، به بازسازی انسان معاصر 

بپردازد.

مطهری، نه‎تنها در مقام فیلسوف، بلکه در قامت متفکری تمدن‎پژوه و آینده‎نگر، همواره با رویکردی 

مسئله‎محور به تحلیل وضعیت انسان پرداخته است. آثار او، از انسان و ایمان تا انسان در قرآن و ولاءها 

است؛  در حال شدن  و  اشتدادی، چندلایه  موجودی  او،  نگاه  در  انسان  که  نشان می‎دهد  و ولایت‎ها، 

برابر  در  نه‎تنها  نگاه،  این  معنا می‎یابد.  تاریخ  و  ایمان، ولایت  با عقل، فطرت،  نسبت  در  که  موجودی 

مکاتب تقلیل‎گرا ایستادگی می‎کند، بلکه با بهره‎گیری از تراث اسلامی، الگویی بدیل و تحول‎خواه ارائه 

می‎دهد.

منظومه انسان‎شناسی مطهری، همچون هر نظریه‎ای، در کنار قوت‎های فلسفی، معرفتی و تمدنی، 

با  نیز مواجه است؛ به‎ویژه در سطح عملی، میان‎رشته‎ای و تجربه‎محور. تعامل محدود  با ضعف‎هایی 

روان‎شناسی، فقدان نظام طبقه‎بندی‎شده امور فطری و کم‎توجهی به انسان انضمامی، از جمله خلأهایی 

هستند که ظرفیت کاربردی نظریه را محدود ساخته‎اند. در عین حال، جهان معاصر با فرصت‎هایی چون 

به فلسفه‎های  به دین و عرفان، مطالبه برای تربیت کرامت‎محور و گشودگی فضای علمی  رشد گرایش 

تطبیقی، زمینه‎هایی فراهم کرده است که می‎تواند به توسعه و بازخوانی این منظومه کمک کند.

بستری  می‎تواند  سُوات،  راهبردی  مدل  چهارچوب  در  مطهری  انسان‎شناسی  تحلیل  منظر،  این  از 

تحول  نهایت، طراحی مسیر  در  و  تهدیدها،  و  برای شناسایی قوت‎ها، ضعف‎ها، فرصت‎ها  کند  فراهم 

نظریه در افق تمدنی. این مقاله، با بهره‎گیری از منطق سوات، می‎کوشد تا منظومه انسان‎شناسی مطهری 

را در پنج محور معرفت‎شناسی، روش‎شناسی، انسان‎شناسی، تمدن‎پژوهی و راهبرد عملی بررسی کند و 

از این تحلیل، راهبردهای تهاجمی، رقابتی و محافظه‎کارانه را استخراج نماید.



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  .......................................................................... 92

با  مواجهه  در  را  مطهری  استاد  انسان‎شناسی  می‎توان  چگونه  که  است  این  مقاله  اصلی   ‎مسئله

انسان‎شناسی‎های رقیب، در قالب یک نظریه‎ راهبردی بازخوانی کرد؟ و آیا این منظومه، ظرفیت آن را دارد 

که از سطح فلسفی به سطح تمدنی و تربیتی ارتقا یابد؟ پاسخ این پرسش، در تحلیل ماتریسی سوات 

نهفته است؛ تحلیلی که نشان خواهد داد مطهری، با تکیه بر قوت‎های درونی و شناخت دقیق از تهدیدها 

و فرصت‎های بیرونی، نه‎تنها در مقام نظریه‎پرداز، بلکه در قامت یک استراتژیستِ فرهنگی و تمدنی ظاهر 

شده است. ضرورت این تحقیق ازآن‎رو است که فقدان تحلیل راهبردی در حوزه انسان‎شناسی اسلامی، 

این  بماند.  تربیتی مغفول  و  نظریه مطهری در سطح سیاست‎گذاری فرهنگی  موجب شده ظرفیت‎های 

پژوهش می‎کوشد این خلأ را پر کند. 

برای ورود به این تحلیل راهبردی، نخست باید پیشینه پژوهش ا مرور کرد و سپس به چیستی، ساختار 

تکنیک  یک  به‎عنوان   
ً
صرفا نه  مقاله،  این  در  که  ابزاری  پرداخت؛  سوات  مدل  مفهومی  ظرفیت‎های  و 

مدیریتی، بلکه به‎مثابه چهارچوبی فلسفی برای بازخوانی انسان‎شناسی مطهری به‎کار گرفته شده است.

پیشینه پژوهش
شده  نگاشته  متعددی  آثار  مطهری  استاد  اندیشه‎های  و  اسلامی  انسان‎شناسی  حوزه  در  آنکه  وجود  با 

است، بررسی سوابق پژوهش‎ها نشان می‎دهد که هیچ تحقیق مستقلی به تحلیل راهبردی این منظومه در 

 به جنبه‎های تفسیری، فلسفی یا تربیتی 
ً
چهارچوب مدل سُوات نپرداخته است. پژوهش‎های پیشین عمدتا

اندیشه مطهری توجه داشته‎اند و کمتر به پیوند آن با ابزارهای راهبردی معاصر پرداخته‎اند. ازاین‎رو، این 

مقاله در خلأ پژوهشی موجود، نخستین تلاش برای ترکیب انسان‎شناسی فلسفی مطهری با چهارچوب 

تحلیلی سُوات به‎شمار می‎آید.

تاریخچه‎ شکل‎گیری و تحول سُوات
در   ۱۹۶۰  ‎دهه در   نخستین‎بار  تهدیدها(  و  فرصت‎ها   ،‎ضعف و   ‎قوت نقاط  )مخفف   SWOT تحلیلِ 

مؤسسه‎ تحقیقاتی استنفورد مطرح شد و اغلب به آلبرت هامفری1 نسبت داده می‎شود. باوجوداین، این 

1. Albert Humphrey 



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ...............................................................93

 Klein et al.,( ای برای آن وجود ندارد‎شده‎انتساب همچنان محل تردید است و خالق واحد و پذیرفته

2019(. این ابزار که در ابتدا برای ارزیابی موقعیت سازمان‎ها نسبت به رقبا طراحی شده بود، به‎تدریج 

به‎عنوان ماتریسی مؤثر در تمایزگذاری راهبردی و تثبیت جایگاه در بازار شناخته شد.

در دهه‎های بعد، سُوات از مرزهای سنتی مدیریت عبور کرد و به حوزه‎های متنوعی چون آموزش، 

سیاست‎گذاری و مطالعات اجتماعی راه یافت. پژوهش‎های متعدد نشان داده‎اند که این ابزار نه‎تنها در 

سطح شرکت‎ها، بلکه در تحلیل کشورها، صنایع و مطالعات موردیِ آموزشی نیز به‎کار گرفته شده است. 

به‎ویژه در آموزش مدیریت، سوات به‎عنوان ابزاری آموزشی برای دانشجویان کسب‎وکار و همچنین توسط 

.)Helms & Nixon, 2010( مشاوران و مدرّسان استفاده شده است

 مدیریتی به یک ابزار تفکر 
ً
این گسترش کاربرد، زمینه‎ساز تحول مفهومی سُوات از یک ابزار صرفا

به  برای شکل‎دهی  به‎عنوان بستری  امروزه، سوات در سطح جهانی  آینده‎‎پژوهانه شده است.  و  عمومی 

تفکر راهبردی و آینده‎محور شناخته می‎شود؛ ابزاری که فراتر از تحلیل وضعیت موجود، ذهن را به سوی 

 )Puyt et al., 2020(.دهد‎رو سوق می‎های پیش‎امکان

باوجوداین، این تحول با نقدهایی نیز همراه بوده است. برخی منتقدان، سوات را ابزاری سطحی و 

قالب‎مند دانسته‎اند که در صورت فقدان تأمل انتقادی، ممکن است به خروجی‎های نادرست منجر شود. 

همچنین، تمرکز بیش‎ازحد بر یک مؤلفه و نادیده‎گرفتن سایر عناصر، می‎تواند تحلیل را از واقعیت‎های 

 )Tang, Huang, Ma, & Liu, 2018(.محیطی دور کند ‎پویا و چندلایه

ماتریس سوات، به‎عنوان یکی از ابزارهای بنیادین در تحلیل استراتژیک، بر چهار مؤلفه‎ اصلی استوار 

است: نقاط قوت )Strengths(، نقاط ضعف  )Weaknesses(، فرصت‎ها )Opportunities( و تهدیدها 

 دسته‎بندی‎ای ایستا نیست، بلکه ساختاری پویا و زمینه‎مند است که در 
ً
)Threats(. این چهارگانه صرفا

آن معنا وابسته به موقعیت، تفسیر و هدف تحلیل‎گر است. 

و  )فرصت‎ها  خارجی  و  ضعف‎ها(  و  )قوت‎ها  داخلی  عوامل  ترکیب  با  سوات،  راهبردی  ماتریس 

 .2  )WO( محافظه‎کارانه    .1 می‎کند:  پیشنهاد  تصمیم‎سازی  برای  را  بنیادین  رویکرد  چهار  تهدیدها(، 

مدیریتی،  ابزار  یک  از  فراتر  چهارچوب،  این   .)ST( رقابتی   .4  )WT( تدافعی    .3  )SO( تهاجمی 

می‎تواند به‎مثابه یک دستگاه مفهومی در بازخوانی پروژه‎های فکری نیز به‎کار رود.



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  .......................................................................... 94

)O( ها‎فرصت )T( تهدیدها

)SO( راهبرد تهاجمی
بهره‎گیری از قوت‎ها برای استفاده از فرصت‎ها

)ST( راهبرد رقابتی
بهره‎گیری از قوت‎ها برای مقابله با تهدیدها

)S( ها‎قوت

)WO( کارانه‎راهبرد محافظه
کاهش ضعف‎ها برای بهره‎برداری از فرصت‎ها

)WT( راهبرد تدافعی
کاهش ضعف‎ها برای کاهش آسیب‎پذیری در برابر 

تهدیدها

ضعف‎ها 
)W(

در نگاه نخست، ممکن است این مؤلفه‎ها به‎عنوان عناصر مجزا و متقابل تلقی شوند؛ اما تحلیل‎های 

ژرف‎تر نشان می‎دهد که یک واقعیت می‎تواند هم‎زمان در بیش از یک دسته جای گیرد. به‎دیگرسخن، یک 

داده ممکن است در شرایطی خاص، هم فرصت باشد و هم تهدید؛ یا نقطه‎ قوتی که در بستر جدیدی به 

ضعف بدل شود. این منطق چندتفسیره و انعطاف‎پذیر، برخلاف منطق دوگانۀ کلاسیک، به نوعی منطق 

.)Rowe et al., 1994( شود‎سیال نزدیک می

ازسوی‎دیگر، نسبت‎های درونی میان مؤلفه‎ها نیز واجد اهمیت فلسفی‎اند. قوت‎ها نه‎فقط ویژگی‎های 

با  مواجهه  در  که  هستند  ظرفیت‎هایی  آنها  آینده‎اند؛  امکان‎های  تحقق  برای  ابزارهایی  بلکه  موجود، 

 ‎تشدیدکننده عوامل  به‎مثابه  می‎توانند  ضعف‎ها  مقابل،  در  می‎شوند.  بدل  امکان‎سازی  به  فرصت‎ها، 

تهدیدها عمل کنند؛ یعنی اگر مدیریت نشوند، نه‎فقط مانع پیشرفت‎اند، بلکه خود به منشأ بحران بدل 

.)Helms & Nixon, 2010, p. 215( شوند‎می

و  آینده‎سازی  برای  ابزاری  به  صرف،  توصیفی  ابزار  یک  از  را  آن  سوات،  به  دیالکتیکی  نگاه  این 

بحران‎زُدایی تبدیل می‎کند. تحلیل‎گر در این چهارچوب، نه‎فقط به طبقه‎بندی داده‎ها، بلکه به تفسیر و 

بازآفرینی آنها در مسیر طراحی استراتژی‎های خلاقانه و زمینه‎مند می‎پردازد.

سوات به‎مثابه ابزار فلسفی 
در  اما  سازمان‎هاست؛  راهبردی  موقعیت‎یابی  برای  مدیریتی  ابزاری  نخست،  نگاه  در  سوات،  تحلیل 

لایه‎های عمیق‎تر، می‎توان آن را نوعی تأمل ساختاری در باب هستیِ انسان و سازمان دانست. این ابزار، 

با چهار مؤلفه‎ بنیادین خود، نقاط قوت، نقاط ضعف‎، فرصت‎ها و تهدیدها، همچون آینه‎ای چهاروجهی 

عمل می‎کند که در آن، فرد یا سازمان با عناصر سازنده و مخرب درونی و بیرونی خود مواجه می‎شود. این 



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ...............................................................95

گاهیِ راهبردی و بازتعریف مسیر وجودی.  مواجهه، نه‎تنها شناختی توصیفی، بلکه دعوتی‎ است به خودآ

 یک تکنیک نیست؛ بلکه نوعی فلسفه‎ عمل‎گرایانه است که سازمان یا فرد را 
ً
در این معنا، سوات صرفا

همچون موجودی زنده در تعامل با جهان پیرامون می‎بیند؛ موجودی که در مسیر شدن، باید توانمندی‎ها 

و کاستی‎های خود را بشناسد، امکانات بالقوه را کشف کند و مخاطرات پیش‎رو را مدیریت نماید.

از منظر انسان‎شناسی فلسفی، می‎توان سوات را الگویی برای حرکت از انسان موجود به انسان مطلوب 

دانست. انسان موجود، با تمام محدودیت‎ها، ضعف‎ها و ظرفیت‎های فعلی، نقطه‎ آغاز تحلیل است؛ و 

انسان مطلوب، چشم‎اندازی آرمانی و متعالی است که در آن، فطرت انسانی به فعلیت می‎رسد. سوات با 

تحلیل وضعیت موجود و ترسیم مسیر تعالی، می‎تواند نقش یک پل مفهومی و عملی را ایفا کند. در این 

چهارچوب، رابطه‎ دیالکتیکی میان مؤلفه‎ها نیز برجسته می‎شود: قوت‎ها نه فقط ویژگی‎های موجود، بلکه 

ابزارهایی برای تحقق امکان‎های آینده‎اند؛ و ضعف‎ها، اگر مدیریت نشوند، می‎توانند تهدیدها را تشدید 

کرده و مسیر رشد را مسدود کنند. 

تلاش‎های فلسفی برای ارتقای سوات
در سال‎های اخیر، تحلیل سوات از مرزهای مدیریتی فراتر رفته و وارد قلمرو فلسفه و انسان‎شناسی شده 

است. این تحول، حاصل تلاش‎هایی است که می‎کوشد تا این ابزار را از یک چهارچوب ایستا و توصیفی، 

به مدلی پویا، چرخه‎محور و معناگرا ارتقا دهد. یکی از نمونه‎ها در این زمینه، مطالعه‎ وانگ )2007( 

است که با بهره‎گیری از نظریه »پنج تغییر« در فلسفه‎ چینی، بازخوانی‎ای نوآورانه از سوات ارائه می‎دهد.

در این رویکرد، هر یک از چهار عنصر ماتریس سوات اعم از قوت‎ها، ضعف‎ها، فرصت‎ها و تهدیدها 

و  ذخیره‎سازی  برداشت،  رشد،  تولد،  می‎یابد:  تناظر  چینی   ‎گانه‎پنج  ‎نظریه در  تحول  مراحل  از  یکی  با 

دگرگونی. این تناظر، تحلیل سوات را از یک ابزار مدیریتی به مدلی چرخه‎محور تبدیل می‎کند که در آن، 

 ابزاری برای 
ً
گذار میان عناصر نه‎تنها ممکن، بلکه ضروری تلقی می‎شود. به‎دیگرسخن، سوات دیگر صرفا

تشخیص وضعیت نیست، بلکه به‎مثابه فرایندی در حال تحول عمل می‎کند که در آن، قوت‎ها می‎توانند 

به فرصت‎ها بدل شوند، ضعف‎ها به تهدیدها، و بالعکس؛ همه در بستری از پویایی و تعامل مستمر.

وانگ با تلفیق نظریه‎ یین‎یانگ و عناصر پنج‎گانه، می‎کوشد تا پیوندی مفهومی میان دسته‎بندی‎های 



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  .......................................................................... 96

چهارتایی رایج در سنت‎های مدیریتی غربی و ساختارهای پنج‎مرحله‎ای در اندیشه‎ شرقی برقرار کند. این 

تلفیق، نه‎تنها به غنای مفهومی سوات می‎افزاید، بلکه آن را در زمینه‎ای هستی‎شناختی و معرفت‎شناختی 

بازتعریف می‎کند. این تلاش، نمونه‎ای از امکان توسعه‎ چهارچوب‎های تلفیقی در سنت‎های غیرغربی 

بلکه  تصمیم‎سازی،  تکنیک‎های  به‎عنوان  نه‎تنها  مدیریتی  ابزارهای  آنها،  در  که  چهارچوب‎هایی  است؛ 

به‎مثابه ساختارهایی مفهومی و فلسفی مورد بازخوانی قرار می‎گیرند. چنین بازخوانی‎هایی، راه را برای 

طراحی مدل‎هایی بازتر، عمیق‎تر و انسان‎محورتر هموار می‎کنند؛ مدل‎هایی که در آنها، تحلیل راهبردی 

با تعالی فردی، تحول اجتماعی و گشودگی به آینده هم‎افق می‎شود.

 به‎عنوان ابزاری مدیریتی، بلکه به‎مثابه چهارچوبی فلسفی 
ً
در این چشم‎انداز، اگر سوات را نه صرفا

برای تحلیل وضعیت انسان در جهان معاصر در نظر بگیریم، پرسش بنیادین این است که کدام منظومه 

پرسش،  این  به  پاسخ  در  داراست؟  تمدنی  در سطحی  را  این چهارچوب  از  بهره‎گیری  فکری، ظرفیت 

اندیشه استاد مطهری با برخورداری از ساختاری مسئله‎محور، آینده‎نگر و تمدن‎ساز، واجد ویژگی‎هایی 

است که آن را برای چنین تحلیلی مستعد می‎کند. منظومه انسان‎شناسی او بستری فراهم می‎کند تا مدل 

سوات از یک ابزار تحلیلی، به ابزاری برای بازخوانی و بازآرایی مفاهیم بنیادین انسان در افق اسلامی بدل 

شود.

استاد مطهری در قامتِ فیلسوف‎مدیر و آینده‎پژوه
و  فیلسوف‎مدیر  یک  مقام  در  را  مطهری  استاد  اکنون می‎توان جایگاه  مفهومی سوات،  تحلیل   ‎ادامه در 

آینده‎پژوه بررسی کرد؛ متفکری که آثارش در حوزه‎ فرهنگ، هویت و تمدن، واجد ساختاری راهبردی 

است و در بسیاری موارد، با منطق تحلیل سوات هم‎راستا می‎شود. او نه‎تنها در مقام نظریه‎پرداز، بلکه 

به‎مثابه یک استراتژیستِ فرهنگی، از شناخت عناصر درونی و بیرونی، و طراحی مسیر تحول بهره می‎گیرد.

خطر  بر  غرب،  از  تقلید  موج  برابر  در  به‎ویژه  فرهنگی،  بحران‎های  با  مواجهه  در  مطهری 

 
ً
نه صرفا را  این وضعیت  او  کید می‎کند.  تأ دیگری  در  و هضم‎شدن  مرعوب شدن،  شخصیت‎باختگی، 

انحراف فردی، بلکه ضعف درونی می‎داند که می‎تواند تهدیدهای بیرونی را تشدید کند. »گاهى به شکل 

مسخره مى‎پرسند: آقا راستى در اسلام کت و شلوار حرام است‎؟!... آیا کلاه لگنى حرام است‎؟ نه، اینها 



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ...............................................................97

حرام نیست. اسلام مى‎گوید... شخصیت باختن... هضم شدن در دیگرى حرام است، مستسبع شدن 

حرام است، مفاسد اروپا را تمدن پنداشتن و به نام پیشرفت نوش جان کردن حرام است، اعتقاد اینکه 

 فرنگى بشود حرام است« )مطهری، ۱۳۷۸، ج10، ص146(. 
ً
 و باطنا

ً
 و ظاهرا

ً
 و روحا

ً
ایرانى باید جسما

برمی‎شمارد:  مسلمان  روشنفکر  برای  را  راهبردی  ضرورت  دو  مطهری  تاریخی،  شرایط  تحلیل  در 

شناخت  دوم،  و  سازنده؛  ایدئولوژیِ  و  فکری  دستگاه  یک  به‎عنوان  واقعی  اسلام  شناخت  نخست، 

مقتضیات زمان برای تفکیک فرصت‎های علمی از تهدیدهای فرهنگی )مطهری، ۱۳۹۱، ج1، ص11(. 

این دو، به‎مثابه قوت درونی و فرصت بیرونی، مبنای کنش تمدنی‎اند و نشان می‎دهند که راهبرد فرهنگی 

باید بر پایه‎ تحلیل وضعیت موجود و آینده‎نگری بنا شود. 

که  باشی  کسانی  آن  از  باید  »تو  فرامی‎خواند:  آینده  درک  به  را  مخاطب  صریح،  بیانی  در  مطهری 

نه‎تنها اوضاع زمان خودت را درک بکنی، بلکه باید آینده را هم بفهمی و درک بکنی« )مطهری، ۱۳۸۶، 

کید بر گشودگی به آینده و ضرورت  گاهی تاریخی، بلکه تأ ج1، ص255(. این بیان، نه‎تنها دعوت به آ

پیش‎بینی در طراحی راهبرد است.

در تبیین رسالت اسلام، مطهری از سه سطح راهبردی سخن می‎گوید: تخلیه از فرهنگ‎های زائد، 

ت‎ها 
ّ
تحلیه به فرهنگ‎های مطلوب، و تثبیت عناصر مطلوب. »مذهبى که کارى به فرهنگ‎هاى گوناگون مل

نداشته باشد و با همۀ فرهنگ‎هاى گوناگون سازگار باشد، مذهبى است که فقط به درد هفته‎اى یک نوبت 

در کلیسا مى‎خورد و بس« )مطهری، ۱۳۹۲الف، ص۶۳(. این سه‎گانه، نوعی ماتریس فرهنگیِ راهبردی 

است که با منطق سوات در سطح انسان‎شناسی قابل تطبیق است؛ زیرا در آن، نقاط ضعف و تهدیدها باید 

زدوده شوند، فرصت‎ها باید جذب شوند، و قوت‎ها باید تثبیت شوند.

مطهری تصریح می‎کند: »در صورت پیش‎بینی، هم بهتر می‎توان از فرصت‎ها استفاده کرد و هم بهتر 

 
ً
می‎توان با بحران‎ها مواجه شد و آنها را حل کرد« )مطهری، ۱۳۷۸، ج10، ص578(. این بیان، مستقیما

به نسبت قوت ← فرصت و ضعف ← تهدید اشاره دارد و نشان می‎دهد که تحلیل وضعیت، شرط کنش 

مؤثر است. در ادامه، او قدرت پیش‎بینی را شرط رشد انسان در افق آینده می‎داند. از نظر مطهری، »رشد 

انسان از نظر آینده عبارت است از قدرت پیش‎بینی آینده؛ یعنی حوادث آینده را پیش‎بینی کردن و پیشاپیش 

آنها را تحت ضبط و کنترل درآوردن، و به‎عبارت‎دیگر، بر زمان سوار شدن و هدایت و رهبرى زمان را بر 



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  .......................................................................... 98

اساس قوانین و سننى که بر زمان و تاریخ حاکم است برعهده گرفتن« )مطهری، ۱۳۸۹د، ص۱۵۵(. این 

نگاه، تحلیل سوات را به آینده‎پژوهی تمدنی پیوند می‎زند. و در نهایت، وی بیان می‎کند: »هدایت بدون 

قدرت پیش‎بینی امکان‎پذیر نیست« )مطهری، ۱۳۹۳، ص۲۶۷(. این بیان، بنیاد فلسفه‎ راهبردی مطهری 

را شکل می‎دهد و نشان می‎دهد که هر کنش مؤثر، نیازمند تحلیل وضعیت و تصور آینده است.

از ساختاری  تمدنی،  و  فرهنگی  با مسائل  استاد مطهری در مواجهه  نشان می‎دهد که  نظرات،  این 

تحلیلی بهره گرفته است که با منطق سوات هم‎افق است: شناخت قوت‎ها و ضعف‎های درونی، تشخیص 

فرصت‎ها و تهدیدهای بیرونی، و طراحی مسیر تحول. این رویکرد، مطهری را به‎مثابه یک استراتژیستِ 

فرهنگی و تمدنی معرفی می‎کند که تفکر‎ خود را در خدمت آینده‎سازیِ تمدنی و فرهنگی قرار داده است.

این رویکرد راهبردی، زمانی معنا و عمق بیشتری می‎یابد که با ویژگی‎های شخصیتی و زیست فکری 

 یک ابزار مفهومی نیست؛ بلکه 
ً
استاد مطهری سنجیده شود؛ زیرا تحلیل سوات در منظومه‎ فکری او، صرفا

بازتابی از روحیه‎ای است که استقلال، عزت و آینده‎نگری را در متن اندیشه و عمل دنبال می‎کند. برای 

فهم دقیق‎تر این پیوند، باید به ساحت شخصیت مطهری وارد شد؛ جایی که او نه‎تنها در مقام فیلسوف، 

بلکه در قامت یک متفکر تمدن‎پژوه، از ظرفیت‎های درونی اسلام دفاع می‎کند و در برابر وابستگی فکری 

به غرب، موضعی روشن و جسورانه اتخاذ می‎نماید.

روحیه‎ فکری استاد مطهری، آمیخته با استقلال، عزت و جسارت در نقد ساختارها است. او نه‎تنها 

به  بازگشت  ضرورت  بر  همواره  آینده‎پژوه،  و  تمدن‎پژوه  متفکر  یک  جایگاه  در  بلکه  فیلسوف،  مقام  در 

کید می‎کرد. ظرفیت‎های درونی اسلام و پرهیز از وابستگیِ کاملِ فکری به غرب تأ

مطهری با صراحت از بی‎خبری نسبت به فلسفه‎ احکام اسلامی انتقاد می‎کند و می‎نویسد: »من در 

 کار کرده‎ام برایم مثل روز روشن شده است که فلسفه‎هاى اجتماعى 
ً
موضوعاتى که خودم روى آنها تحقیقا

و فلسفه‎هاى زندگى اسلامى به درجاتى مترقى‎تر از فلسفه‎هاى زندگى غربى است... چرا در فلسفه‎ سیاسی 

خودمان غور نکنیم؟ آیا باید تابع انگلستان یا آمریکا یا فرانسه باشیم؟ آیا امکان ندارد فلسفه‎ای مترقی‎تر از 

آنها وجود داشته باشد؟ چرا، امکان دارد« )مطهری، ۱۳۸۹الف، ص۱۴۴(. این نگاه، نشان‎دهنده‎ باور او 

به ظرفیت تولید نظریه‎ مستقل در جهان اسلام است. در ادامه، او نسبت به تقلید کورکورانه از ساختارهای 

کید می‎کند که »هیچ ضرورت اجتناب‎ناپذیری نیست که از هر راهی  اجتماعی غرب هشدار می‎دهد و تأ



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ...............................................................99

که آن‎ها ]غربی‎ها[ رفته‎اند برویم« )مطهری، 1376، ص32(. این جمله، دعوتی است به نگاه هوشیارانه 

و گزینشی نسبت به تمدن غربی. مطهری در مقام کنش‎گر فکری، اسلام را دینی مهاجم و تحول‎خواه 

نامطلوب  قیام کن، شورش کن و وضع  باش،  باش، مهاجم  معرفی می‎کند: »اسلام می‎گوید متعرض 

این روحیه‎ مهاجم،  بیاورى« )مطهری، ۱۳۹۱، ص۱۲۰(.  به وجود  را  تا وضع مطلوب  بریز  در هم  را 

ایرانیان  تاریخی  بر شایستگی  او  تغییر است. همچنین،   ‎اراده و  میان تحلیل وضعیت  پیوند   ‎دهنده‎نشان

کید می‎کند و می‎نویسد: »ما در گذشته شایستگی خود را به حد اعلی در بررسی‎های  در تفکر فلسفی تأ

این  ص129(.  )همان،  باشیم؟«  دیگران  مقلد  فلسفی  مسائل  در  چرا  داده‎ایم.  نشان  فلسفی  و  منطقی 

جمله، بازتابی از اعتماد به نفس تمدنی و دعوت به احیای سنت فلسفه اسلامی است.

می‎داند:  اسلامی  اصل  یک  بلکه  انتزاعی،  آرمان  یک  نه  را  استقلال  مطهری  اجتماعی،  سطح  در 

»اسلام جامعه‎ای می‎خواهد مستقل، آزاد، عزیز، سربلند، مستغنی« )مطهری، ۱۳۸۹ب، ص۱۸۶(. این 

جمله، بنیاد انسان‎شناسی عزت‎محور او را روشن می‎کند. در همین راستا، نیز در مقدمه‎ اصول فلسفه و 

روش رئالیسم می‎نویسد: »در این کتاب از تحقیقات فلسفه‎ اسلامی استفاده شده، و به آراء دانشمندان 

بزرگ اروپا نیز توجه کامل شده« )طباطبایی، 1381، ج1، ص19(. این نگاه، نشان‎دهنده‎ امکان تعامل 

بدون تقلید است. مطهری در جای دیگر هشدار می‎دهد: »انتظار بی‎جایی است که از افراد ملل بیگانه 

بر ضرورت  کیدی  تأ این جمله،  را معرفی کنند« )همان، ص15(.  ما  و علوم  فلسفه  باشیم  داشته  توقع 

گاهی و تکیه بر خود در معرفی تمدن اسلامی است. مطهری در نقد جمود فکری، بر ضرورت تفقه  خودآ

کید می‎کند: »یکی از علل انحطاط ما این است که دست از تفقه برداشتیم... ولی  و فهم عمیق اسلام تأ

دین اسلام با جمود سازگار نیست، با فهم عمیق سازگار است« )مطهری، 1401، ص101(. این نگاه، 

نشان‎دهنده‎ پیوند میان اجتهاد و پیشرفت است. در نهایت، او با تمجید از شیخ طوسی، اجتهاد را راهی 

التفریع«  علیکم  و  القاء الاصول  علینا  فرموده‎اند:  »ائمه  معرفی می‎کند:  اصول  از  فروع  استخراج  برای 

)همان، ص78(. این جمله، فلسفه‎ عملی مطهری را در مواجهه با مسائل جدید روشن می‎کند. در نظر 

مطهری شیخ طوسی عظمت چشمگیری دارد و وی معتقد است امروزه ما نیاز به همان روشی داریم که 

وی با جسارت، در گذشته آن را انجام داده است.

در مجموع، آنچه از بیانات استاد مطهری برمی‎آید، تصویری از متفکری است که استقلال فکری، 



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 100

بر  کید  تأ با  او  بلکه در عمل زیسته است.  نه‎تنها در نظر،  را  نقد ساختارها  عزت تمدنی و جسارت در 

می‎تواند  اسلامی  تفکر  که  می‎دهد  نشان  اجتهاد،  به  دعوت  و  جمود  نقد  اسلام،  درونی  ظرفیت‎های 

 ‎بدون تقلید کورکورانه از الگوهای غربی، مسیر خود را در فلسفه، سیاست و تمدن بگشاید. این روحیه

عزت‎طلب و تحول‎خواه، زمینه‎ساز انسان‎شناسی‎ای است که در آن انسان نه موجودی منفعل، بلکه فعال 

نسبت به تغییر وضع موجود و حامل کرامت است. اکنون به این انسان‎شناسی در منظومه‎ فکری مطهری 

می‎پردازیم.

انسان‎شناسی 
این رویکرد عزت‎طلبانه و تحول‎خواه، نه‎تنها در سطح نظریه‎پردازی، بلکه در شیوه‎ مواجهه‎ استاد مطهری 

با مسائل فکری و اجتماعی نیز قابل‎ردیابی است. او متفکری مسئله‎محور بود؛ به‎گونه‎ای‎که هر کتاب، 

مقاله یا سخنرانی‎اش پاسخی است به یک مسئله یا پرسش بنیادین در زمانه‎ خود. همین ویژگی، آثار او 

را واجد ظرفیت تحلیل راهبردی می‎کند. درواقع، در اغلب آثار مطهری می‎توان منطق تحلیل سوات را 

پیاده‎سازی کرد؛ زیرا او همواره با شناخت قوت‎ها و ضعف‎های درونی، و تشخیص فرصت‎ها و تهدیدهای 

 
ً
بیرونی، به طراحی مسیر تحول فکری و فرهنگی می‎پردازد. باوجوداین، در این پژوهش، تمرکز ما صرفا

بر انسان‎شناسی ایشان است؛ زیرا در این حوزه، هم عمق فلسفی اندیشه‎ او آشکار می‎شود و هم ظرفیت 

تمدنی آن قابل تحلیل است.

تمدنی  مسئله‎ای  بلکه  فلسفی،  دغدغه‎ای  نه‎تنها  انسان  شناخت  مطهری،  استاد  فکری   ‎منظومه در 

تاریخ و جامعه، حضوری محوری دارد.  تا دین،  از فلسفه گرفته  او،  آثار متنوع  است؛ مسئله‎ای که در 

مطهری به‎معنای دقیق کلمه، یک انسان‎پژوه است؛ متفکری که انسان را هم در مقام »موضوع فلسفی« 

)مطهری، 1403الف، ص15( و هم به‎عنوان موجودی »نیازمند تفسیر« )مطهری، 1388، ص46( در 

امروز مهم‎ترین موضوع   ‎فلسفه انسان در   ‎کند که »مسئله‎کید می تأ او  قرار می‎دهد.  تأملات خود  مرکز 

کید، نشان‎دهنده‎ عمق نظری و معناکاوانه‎ نگاه او به هستی  است« )مطهری، 1392ب، ص56(؛ و این تأ

انسان است.

 در تحلیل فلسفی این معضل نیست؛ بلکه در ظرفیت آن برای 
ً
اهمیت انسان‎شناسی مطهری، صرفا



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ..............................................................101

اتصال تراث اسلامی به جهان مدرن نهفته است. مطهری به‎جای پذیرش منفعلانه‎ مدرنیته، تراث اسلامی 

را در پرتو نیازهای امروز جامعه بازخوانی می‎کند؛ رویکردی که هم‎زمان با نقد مبانی انسان مدرن همراه 

است. او با اتخاذ دو مسیر موازی )بازخوانی سنت و نقادی مدرنیته( زمینه‎ای فراهم می‎کند برای تولید 

 ‎های جامعه و تاریخ و فلسفه‎ویژه کتاب‎جامعه و تاریخ، به ‎مبانی جدید در علوم انسانی. آثار او در حوزه

تاریخ، نمونه‎های بارز این رویکرد تأویلی و انتقادی‎اند.

این نگاه مسئله‎محور، مطهری را به متفکری راهبردی بدل می‎کند؛ کسی که در مواجهه با هر بحران 

فکری یا اجتماعی، به تحلیل وضعیت، شناسایی عناصر درونی و بیرونی، و طراحی مسیر تحول می‎پردازد. 

آنها می‎توان نقاط  پیاده‎سازی منطق تحلیل سوات‎اند؛ زیرا در  آثار مطهری واجد ظرفیت  از این منظر، 

قوت و ضعف درونی اندیشه اسلامی، و فرصت‎ها و تهدیدهای بیرونی در جهان مدرن را شناسایی کرد. 

 بر انسان‎شناسی مطهری است.
ً
باوجوداین، در این پژوهش، تمرکز ما صرفا

در گام نخست، باید به‎اختصار به انسان‎شناسی ایجابی مطهری پرداخت؛ تصویری از انسان که در 

آن، فطرت، انسان کامل، علم و ایمان ارکان اصلی‎اند. انسان در نگاه مطهری، موجودی است در حال 

شدن؛ برخوردار از کرامت ذاتی، و واجد ظرفیت عبور از طبیعت به سوی حقیقت. این انسان، نه محصول 

صرفِ تاریخ یا جامعه، بلکه حامل فطرت الهی و مسئول در برابر خویشتن و جهان است.

نیز می‎پردازد؛  انسان‎شناسی‎های رقیب  نقد  به  با جدیت  ایجابی،  این تصویر  کنار  اما مطهری، در 

به ساختارهای اجتماعی و  یا  به غریزه،  یا  تقلیل می‎دهند،  به ماده  یا  انسان را  مکاتب و نظریه‎هایی که 

تاریخی. در ادامه، به بررسی انسان‎شناسی‎ سلبیِ او نیز خواهیم پرداخت تا روشن شود که مطهری چگونه 

با تحلیل تهدیدهای بیرونی و ضعف‎های درونی، به بازسازی انسان‎شناسیِ خود در عصر مدرن دست 

می‎زند.

در منظومه‎ معرفتی استاد مطهری، انسان نه موجودی ایستا و تک‎ساحتی، بلکه حقیقتی چندلایه، در 

حال شدن و واجد حرکت اشتدادی است. او در آثار مختلف خود، از انسان و ایمان تا انسان در قرآن و 

ولاءها و ولایت‎ها، تصویری از انسان ارائه می‎دهد که از مرزهای روان‎شناسی و جامعه‎شناسی عبور کرده 

و در افق‎ فلسفی، عرفانی و قرآنی معنا می‎یابد. این سیر معرفتی، نه‎تنها نشان‎دهنده‎ عمق نظری مطهری، 

بلکه بازتابی از رویکرد راهبردی او در مواجهه با مسئله‎ انسان است؛ رویکردی که با منطق تحلیل سوات 



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 102

نیز هم‎افق می‎شود؛ زیرا در هر سطح، مطهری به شناسایی قوت‎ها و ضعف‎های درونی انسان و فرصت‎ها 

و تهدیدهای بیرونی در جهان مدرن می‎پردازد و از دل این تحلیل، مسیر تعالی را ترسیم می‎کند.

انسان‎شناسی ایجابی در سه سطح
مطهری در نخستین سطح از شناخت انسان، با تکیه بر مقایسه‎ انسان و سایر جانداران، به برجسته‎سازی 

تمایزات بنیادین انسان در عرصه‎ علم و ایمان می‎پردازد. او تصریح می‎کند: »انسان حیوانی است که با 

 ‎دو امتیاز علم و ایمان از دیگر جانداران امتیاز یافته است« )مطهری، ۱۳۸۸، ص۱۲(. این مرحله، نقطه

و  از علم  بهره‎گیری  با  و  ایستاده  انسان در مرز طبیعت  انسان‎شناسی مطهری است؛ جایی که  عزیمت 

 زیستی و مادی، بلکه 
ً
ایمان، امکان عبور به ساحت معنا را می‎یابد. در این سطح، انسان نه موجودی صرفا

حقیقتی الهی و مسئول در برابر خویشتن است.

در سطح دوم، مطهری از مرحله‎ مقایسه با سایر جانداران عبور کرده و به مرحله‎ وحیانی و قرآنی وارد می‎شود. 

 ‎موجودی عالِم و مؤمن، بلکه صاحب فطرت الهی، خلیفةالله و برگزیده 
ً
در کتاب انسان در قرآن، انسان نه صرفا

الهی است. آموزه‎های قرآن، انسان را در نسبت با خداوند و هستی معنا می‎کند؛ موجودی که در مسیر قوس 

صعود، مسئولیتِ معماریِ خویشتن را برعهده دارد. این سطح، انسان را در افق توحیدی جای می‎دهد و نشان 

می‎دهد که کرامت انسانی، نه محصول قرارداد اجتماعی و رویکرد تاریخی، بلکه ریشه در خلقت الهی دارد.

نه‎تنها  الهی،  ولیِّ  یا  امام  نبی،  مقام  در  انسان  می‎گشاید؛  را  ژرف‎تر  افقی  مطهری  سوم،  سطح  در 

خود را ساخته، بلکه واسطه‎ هدایت میان حق و خلق می‎شود. او می‎نویسد: »اولین انسانی که پا در این 

عالم می‎گذارد، به‎عنوان حجت خدا، پیامبر خدا و موجودی که با عالم غیب ارتباط دارد پا می‎گذارد... 

‎ باشد خالی نیست« 
ً
ة

َ
لِیف

َ
رْضِ خ

َ ْ
 فِی الْأ

ٌ
ی جاعِل  إِنِّ

ِ
و هیچ‎گاه جهان انسانیت از موجودی که حامل روح

)مطهری، ۱۳۸۹ج، ص۱۴۸(. در این سطح، انسان کامل نه محصول ارتقای فردی، بلکه حلقه‎ وصل 

هستی‎شناختی میان خدا و بشر است؛ موجودی که با عبودیت تام، قافله‎سالار سلوک انسانی می‎شود و 

تحقق استعدادهای بشری را ممکن می‎کند. مطهری تصریح می‎کند: »روح مذهب تشیع... دید خاصّ 

این مذهب دربارۀ انسان است؛ از طرفی استعدادهای انسان را بسى شگرف مى‎داند و جهان انسان را 

هیچ‎گاه از وجود انسان کامل... خالی نمی‎داند« )همان، ص۱۲۳(.



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ..............................................................103

در هر سه سطح، رویکرد وحیانیِ مطهری به‎مثابه ستون فقرات انسان‎شناسی ایجابی عمل می‎کند. 

ایمان، قرآن و ولایت، اگرچه در مقام و کارکرد متمایزند، اما در منظومه‎ مطهری زنجیره‎ای پیوسته برای 

سیر از خاک به افلاک می‎سازند. این سه‎گانه، نه‎تنها در سطح نظری وحدتی ناگسستنی دارند، بلکه در 

ساحت عملی، الگویی منسجم برای تعالی فرد و جامعه ارائه می‎دهند. بدین‎سان، با بازشناسی این سه 

سطح، چهارچوب انسان‎شناسی ایجابی مطهری روشن می‎شود؛ چهارچوبی که بر شالوده‎ علم و ایمان، 

فطرت و خلافت، ولایت و انسان کامل بنا شده است.

موضعی  رقیب،  انسان‎شناسی‎های  برابر  در  مطهری  است.  نگرفته  شکل  خلأ  در  منظومه،  این  اما 

انتقادی اتخاذ می‎کند و با دقتی فلسفی، مکاتب مارکسیستی، اگزیستانسیالیستی، عرفانی و فلسفی را نقد 

می‎کند. اکنون به انسان‎شناسی سلبی در اندیشه‎ مطهری می‎پردازیم تا روشن شود این منظومه چگونه در 

تقابل با تهدیدهای معرفتی و ضعف‎های مفهومی مکاتب دیگر، انسجام یافته و به الگویی تمدنی بدل 

شده است.

انسان‎شناسی سلبی
است؛  تمدنی  پروژه‎ای  بلکه  فلسفی،  تأملی   

ً
صرفا نه  انسان‎شناسی  مطهری،  استاد  فکری   ‎منظومه در 

نه موجودی تک‎ساحتی، بلکه حقیقتی اشتدادی، چندلایه و در حال تکامل  انسان  پروژه‎ای که در آن، 

است. مطهری با رویکردی تقابلی، شش مکتب انسان‎شناسی را نقد می‎کند؛ مکاتبی که هر یک، باوجود 

برخورداری از نقاط قوت، گرفتار نوعی تقلیل‎گرایی‎اند و از درک جامع انسان بازمانده‎اند.

در مکتب عقل، انسان به جوهر عقل فروکاسته می‎شود. مطهری با نقل دیدگاه فلاسفه مشائی که »ذات 

انسان همان عقل اوست« )مطهری، 1392ج، ص128(، این نگاه را نقد می‎کند و تأکید دارد که عقل تنها 

یکی از ابعاد وجود انسان است، نه تمام آن. او تصریح می‎کند: »اسلام عقل را یک شاخه از وجود انسان 

 به شناخت عقلانی 
ً
می‎داند، نه تمام هستی انسان« )همان، ص133(. همچنین، ایمان را نمی‎توان صرفا

تقلیل داد؛ زیرا ایمان، فراتر از معرفت نظری است و در ساحت وجودی انسان ریشه دارد.

در مکتب عرفان، دل و قلب جایگزین عقل می‎شود و انسان در مدار عشق و شهود تعریف می‎شود. 

مطهری با ستایش سفرهای چهارگانه عرفا، عرفان اسلامی را غنی‎ترین مکتب در باب انسان کامل می‎داند 



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 104

)همان، ص168(؛ اما هشدار می‎دهد که این مکتب نیز در برخی موارد دچار افراط شده است. نقدهای 

کید می‎کند که  شی و روگردانی از طبیعت است. او تأ
ُ
او شامل تحقیر عقل، درون‎گرایی مطلق، نفس‎ک

انسان کامل عرفا، باوجود ژرفای سلوک، از تحقق همه ابعاد انسانی بازمانده و به انسان نیمه‎کامل بدل 

شده است.

در مکتب قدرت، انسان کامل مساوی است با انسان مقتدر. مطهری با تحلیل تاریخی این مکتب 

از سوفسطائیان تا نیچه، نشان می‎دهد که قدرت در این نگرش به تنها ارزشِ انسانی تبدیل شده است 

)مطهری، 1403ب، ص80(. او با نقد این تک‎ارزشی، تصریح می‎کند که »قدرت، تنها کمال نیست« 

)مطهری، 1392ج، ص242( و مکتب قدرت حتی در تعریف خودِ قدرت نیز دچار سطحی‎نگری است. 

افراط  نقد  با  به خلق و محبت‎ورزی خلاصه می‎شود. مطهری  انسانیت در خدمت  در مکتب محبت، 

کید می‎کند که محبت اگر فاقد حقیقت و مصلحت باشد، به نفاق و دورویی می‎انجامد  در تساهل، تأ

در  دارد که  انسانى  ارزش  آنجا  به خلق خدا  او تصریح می‎کند: »خدمت  )مطهری، 1377، ص23(. 

مسیر ارزش‎هاى دیگر انسانى قرار گیرد. اگر خدمت به خلق در مسیر سایر ارزش‎هاى انسانى قرار نگیرد، 

به اندازۀ یک پول هم ارزش ندارد« )مطهری، 1392ج، ص۲۶۷(. این نقد، نه نفی محبت، بلکه نقد 

بی‎تفاوتی نسبت به مسیر سعادت انسان است.  

در مکتب سوسیالیسم، انسان کامل در انحلال فردیت و تحقق جمع‎گرایی تعریف می‎شود. مطهری 

مالکیت   
ً
صرفا نه  است،  اشیاء  به  انسان  قلبی  تعلق  منیّت،  منشأ  که  می‎دهد  نشان  دیدگاه،  این  نقد  با 

فردی. او می‎نویسد: »اسلام نمی‎گوید مالکیت را از بین ببر؛ می‎گوید انسان را بساز« )همان، ص275(. 

کید می‎کند که »ما شدن یکی از خطوط سیمای انسان کامل است، نه تمام آن« )همان،  همچنین، او تأ

ص282(.

آرای  تحلیل  با  مطهری  می‎شود.  معرفی  انسان  جوهر  به‎عنوان  آزادی  اگزیستانسیالیسم،  مکتب  در 

سارتر، سه نقد اساسی وارد می‎کند: نخست، تعارض نادرست میان علم الهی و اختیار بشر؛ دوم، عدم 

تمایز میان وابستگی به اشیاء و وابستگی به وجود؛ و سوم، تلقی آزادی به‎عنوان غایت انسان، درحالی‎که 

آزادی تنها زمینه‎ساز کمال است )مطهری، 1403ب، ص51؛ 1384، ص240(. او تصریح می‎کند که 

 خودساخته.
ً
انسان، موجودی فطری است و نه صرفا



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ..............................................................105

در برابر این مکاتب، مطهری انسان‎شناسی ایجابی خود را بر بنیاد تراث اسلامی و رویکرد وحیانی 

بنا می‎نهد؛ تصویری از انسان که نه در تقابل با عقل، عشق، قدرت، محبت، اجتماع یا آزادی، بلکه در 

ترکیب اشتدادی آن‎ها معنا می‎یابد. او می‎نویسد: »اسلام تک‎ارزشی نیست، چشمی دارد که همه جا را 

می‎بیند... و در عین حال نقاط ضعف هیچ‎یک از این‎ها را ندارد« )مطهری، 1392ج، ص313(. این 

نقاط قوت مکاتب مختلف را جذب کند، بی‎آنکه در دام  تا  به مطهری امکان می‎دهد  نگاه جامع‎نگر، 

مطلق‎سازی یا تقلیل‎گرایی گرفتار شود.

از این منظر، انسان‎شناسی استاد مطهری، واجد ظرفیت تحلیل راهبردی در چهارچوب منطق سوات 

نیز هست. در این تحلیل، نقاط قوت و ضعف به عوامل درونی مربوط‎اند؛ یعنی ویژگی‎ها، ظرفیت‎ها 

فرصت‎ها  مقابل،  در  دارند.  حضور  اسلامی  تراث  در  یا  انسان  وجودی  ساختار  در  که  کاستی‎هایی  و 

می‎شوند.  مربوط  معاصر  جهان  معرفتی  و  اجتماعی  فرهنگی،  شرایط  و  بیرونی  محیط  به  تهدیدها  و 

انسان،  درونی  قوت‎های  شناسایی  برای  دانست  بستری  را  مطهری  انسان‎شناسی  می‎توان  براساس‎این، 

همچون علم، ایمان، فطرت و ولایت؛ و نیز ضعف‎های درونی، مانند غفلت از تجربه زیسته و فقدان 

نظام‎مندی در تبیین امور فطری. 

ازسوی‎دیگر، جهان مدرن با همه‎ پیچیدگی‎هایش، فرصت‎هایی برای بازخوانی تراث و طرح مسائل 

جدید برای علوم انسانی فراهم می‎کند. درعین‎حال، تهدیدهایی نیز در قالب مکاتب تقلیل‎گرا، سکولار، 

یا نسبی‎انگار در برابر انسان‎شناسیِ مطلوب قد علم کرده‎اند. مطهری با تحلیل دقیق وضعیت، شناسایی 

عناصر درونی و بیرونی، و طراحی مسیر تعالی، به‎مثابه یک استراتژیست فکری و فرهنگی عمل می‎کند؛ 

به سوی رویکرد  راهی  بلکه  دینی می‎پردازد،  بازسازی معرفت  به  نه‎تنها  انسان‎شناسی،  دل  از  که  کسی 

تمدنی می‎گشاید. اکنون، با این چهارچوب مفهومی، می‎توان به‎تفصیل به بررسی نقاط قوت و ضعف 

درونی، و فرصت‎ها و تهدیدهای بیرونی در منظومه‎ انسان‎شناسی مطهری پرداخت.

تحلیل انسان‎شناسی استاد مطهری در چهارچوب سوات
ساختاری  واجد  تمدنی،  و  وحیانی  فلسفی،  بنیان‎های  باتکیه‎بر  مطهری،  استاد  انسان‎شناسی  منظومه 

چندلایه و اشتدادی است که در مواجهه با محیط معرفتی و اجتماعی پیرامون، ظرفیت تحلیل راهبردی را 



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 106

داراست. در این بخش، با بهره‎گیری از چهارچوب سوات، چهار مؤلفه‎ تهدیدها، فرصت‎ها، ضعف‎ها و 

قوت‎ها در پنج محور تحلیلی اصلی بررسی می‎شوند.

۱. محور معرفت‎شناسی

کید دارد و با فاصله‎گیری از نسبی‎گرایی، به عقل و فطرت  مطهری در سطح معرفت‎شناختی، بر مبناگرایی تأ

به‎عنوان ارکان وجودی انسان می‎نگرد. این قوت، در برابر تهدیدهایی چون سلطه عقلانیت ابزاری، انکار 

روح و حذف فطرت در مکاتب مدرن، نقش ایستادگی و بازسازی ایفا می‎کند. درعین‎حال، ضعف‎هایی 

چون فقدان نگاه تاریخی به تحول مفهوم انسان و تعامل محدود با مکاتب فلسفی معاصر، موجب شده‎اند 

که ظرفیت تطبیقی این منظومه در سطح معرفت‎شناسی کمتر فعال شود. فرصت‎هایی چون نیاز مبرم بشر 

امروز به ایمان صحیح و رشد گرایش به دین و عرفان، زمینه‎ای فراهم می‎کنند تا انسان‎شناسی مطهری در 

فضای فلسفه تطبیقی و گفتگوی بین‎فرهنگی مطرح شود.

۲. محور روش‎شناسی

مطهری از پلورالیسم روشی بهره می‎گیرد و با استفاده از فلسفه، عرفان، قرآن و تاریخ، تصویری جامع از 

انسان ارائه می‎دهد. این قوت، در برابر تهدیدهایی چون سلطه علوم انسانی سکولار و فروپاشی اخلاق 

در فضای علمی، نقش مقاومتی دارد. باوجوداین، تعامل محدود با علوم انسانی تجربی و فقدان نظام 

طبقه‎بندی‎شده امور فطری، از جمله ضعف‎هایی‎اند که مانع از عملیاتی‎شدن نظریه در حوزه‎های تربیتی 

و روان‎شناختی شده‎اند. فرصت‎هایی چون رشد مطالعات میان‎رشته‎ای و امکان تلفیق با روان‎شناسی، 

جامعه‎شناسی و علوم تربیتی، زمینه‎ای فراهم می‎کنند تا انسان‎شناسی مطهری از سطح نظری به سطح 

کاربردی ارتقا یابد.

۳. محور روان‎شناختی

در منظومه مطهری، انسان نه موجودی زیستی و مادی، بلکه حقیقتی هستی‎شناختی است که در مسیر 

کید دارد. این نگاه، در  اشتداد و تکامل معنا می‎یابد. او بر انسان کامل، عقل، اراده، ایمان و طبیعت تأ



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ..............................................................107

برابر تهدیدهایی چون تنزل انسان به ماشین، بحران‎های هویتی و ازخودبیگانگی، نقش بازسازی دارد. 

امکان گفتگوی  که  از جمله ضعف‎هایی‎اند  زیسته  تجربه  و  انضمامی  انسان  به  باوجوداین، کم‎توجهی 

مستقیم با انسان معاصر را محدود کرده‎اند. فرصت‎هایی مانند بحران‎های روانی نسل جوان و مطالبه برای 

الگوهای تربیتی کرامت‎محور، زمینه‎ای فراهم می‎کنند تا انسان‎شناسی مطهری به‎عنوان الگویی معنوی 

مطرح شود.

۴. محور تمدن‎پژوهی

مطهری با افق کلان‎نگر و رویکرد آینده‎پژوهانه، انسان را در نسبت با تمدن، تاریخ و جامعه معنا می‎کند. 

او در آثار خود، همواره در پاسخ به بحران‎های تمدنی سخن گفته است. این قوت، در برابر تهدیدهایی 

چون تأثیرپذیری جامعه از الگوی انسان غربی، فروپاشی ارزش انسان و تصور نادرست جایگزینی علم با 

ایمان، نقش ایستادگی و بازخوانی ایفا می‎کند. باوجوداین، فقدان پیوند عملی با سیاست‎گذاری فرهنگی 

اِعمال نظریه در سطح نهادهای اجتماعی، از جمله ضعف‎هایی‎اند که ظرفیت تمدنی  به  و کم‎توجهی 

نظریه را محدود کرده‎اند. فرصت‎هایی مانند مطالبه برای بازخوانی تراث اسلامی در قالب‎های جدید و 

امکان بازتولید نظریه در علوم انسانی، زمینه‎ای فراهم می‎کنند تا انسان‎شناسی مطهری در سطح تمدنی 

بازسازی شود.

۵. محور راهبرد عملی و کاربردی

 مسئله‎محور سخن می‎گوید. 
ً
مطهری با شجاعت، با مکاتب رقیب وارد گفتگوی انتقادی می‎شود و غالبا

او از مواد خام فرهنگیِ تمدن اسلامی بهره می‎گیرد. این قوت، در برابر تهدیدهایی چون استثمار علمی 

دارد.  مقاومتی  نقش  قدرت،  ابزار  به  تبدیل علم  و  آموزشی،  نظام‎های  در  انسانیت  ایمان، حذف  بدون 

باوجوداین، فقدان مدل‎های عملیاتی در تربیت و آموزش و تعامل محدود با روان‎شناسی مثبت‎گرا، از 

جمله ضعف‎هایی‎اند که مانع از کاربردی‎شدن نظریه شده‎اند. فرصت‎هایی مانند امکان پیوند بیشتر با 

روان‎شناسی مثبت‎گرا و ارتقای نظریه به مدل‎های عملی در آموزش، پرورش و سلامت روان، زمینه‎ای 

فراهم می‎کنند تا انسان‎شناسی مطهری در سطح اجتماعی و نهادی تثبیت شود.



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 108

در مجموع، تحلیل ماتریسی سوات نشان می‎دهد که انسان‎شناسی استاد مطهری، با وجود برخی 

ضعف‎های عملی و میان‎رشته‎ای، واجد قوت‎های نظری، فلسفی و تمدنی است که در مواجهه با تهدیدها 

و فرصت‎های محیطی، قابلیت ایستادگی، بازسازی و تحول‎آفرینی دارد. این منظومه، اگر با بهره‎گیری از 

فرصت‎های بیرونی و بازخوانی درونی توسعه یابد، می‎تواند از یک نظریه فلسفی به یک الگوی تمدنی 

و تربیتی بدل شود؛ الگویی که هم در سطح معرفت، هم در سطح جامعه و هم در سطح فرد، قابلیت 

بازسازی انسان معاصر را داراست.

جدول 1. تحلیل سوات انسان‎شناسی استاد مطهری

)T( تهدیدها )O( ها‎فرصت )W( نقاط ضعف
نقاط قوت 

)S(
محور تحلیلی

سلطه عقلانیت ابزاری؛ 
انکار روح؛ تقلیل انسان 
به ماده؛ حذف فطرت در 

مکاتب مدرن

نیاز مبرم بشر امروز به 
ایمان صحیح؛ رشد 

گرایش به دین و عرفان؛ 
گشودگی فضای علمی به 

فلسفه‎های تطبیقی

فقدان نگاه 
تاریخی به تحول 
مفهوم انسان؛ 

تعامل محدود با 
مکاتب فلسفی 

معاصر

مبناگرایی 
فلسفی و 
وحیانی؛ 

اصالت فطرت 
و عقل؛ پرهیز 
از نسبی‎گرایی

معرفت‎شناسی

سلطه علوم انسانی 
سکولار؛ فلسفه‎هایی که 
به جنگ انسان آمده‎اند؛ 

فروپاشی اخلاق در فضای 
علمی

رشد مطالعات 
میان‎رشته‎ای؛ امکان 
تلفیق با روان‎شناسی، 
جامعه‎شناسی، علوم 

تربیتی

تعامل محدود 
با علوم انسانی 

تجربی؛ 
فقدان نظام 

طبقه‎بندی‎شده 
امور فطری

پلورالیسم 
روشی؛ 

بهره‎گیری از 
فلسفه، عرفان، 

قرآن، تاریخ؛ 
جامع‎نگری در 
تحلیل انسان

روش‎شناسی



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ..............................................................109

تنزل انسان به ماشین؛ 
تبدیل انسان به موجود 

سودجو؛ بحران‎های هویتی 
و ازخودبیگانگی

بحران‎های روانی و 
معنوی نسل جوان؛ 

مطالبه برای الگوهای 
تربیتی کرامت‎محور؛ نیاز 
به معنا و آرامش در جهان 

سکولار

کم‎توجهی به 
انسان انضمامی و 

تجربه زیسته

انسان‎شناسیِ 
چندلایه و 

وجودمحور؛ 
تمرکز بر انسان 
کامل؛ توجه به 
ایمان، اراده، 
عقل، طبیعت

روان‎شناختی

تأثیرپذیری جامعه از الگوی 
انسان غربی؛ فروپاشی 

ارزش انسان؛ تصور 
نادرست جایگزینی علم 

با ایمان

مطالبه برای بازخوانی 
تراث اسلامی در 

قالب‎های جدید؛ امکان 
بازتولید نظریه در علوم 

انسانی

فقدان پیوند عملی 
با سیاست‎گذاری 

فرهنگی؛ 
کم‎توجهی به 

اِعمال نظریه در 
سطح نهادهای 

اجتماعی

افق کلان‎نگر؛ 
رویکرد 

آینده‎پژوهانه؛ 
طراحی 

انسان‎شناسی 
در نسبت با 

تمدن، تاریخ و 
جامعه

تمدن‎پژوهی

استثمار علمی بدون ایمان؛ 
تبدیل علم به ابزار قدرت؛ 

حذف انسانیت در نظام‎های 
آموزشی و مدیریتی

امکان پیوند بیشتر با 
روان‎شناسی مثبت‎گرا؛ 

ارتقای نظریه به 
مدل‎های عملی در 
آموزش، پرورش و 

سلامت روان

فقدان مدل‎های 
عملیاتی در تربیت، 

روان‎درمانی، 
آموزش؛ تعامل 

محدود با 
روان‎شناسی 

مثبت‎گرا

شجاعت 
مواجهه با 

مکاتب رقیب؛ 
مسئله‎محوری؛ 

تکیه بر مواد 
خام فرهنگی 
تمدن اسلامی

راهبرد عملی و 
کاربردی

SPACE  بندی راهبردها با استفاده از مدل‎اولویت
برای تعیین جهت‎گیری کلان راهبردی انسان‎شناسی استاد مطهری، پس از استخراج راهبردهای چهارگانه 

از ماتریس سوات، از مدل اِسپیس استفاده شد. این مدل با ارزیابی چهار بُعد »قدرت نظری و انسجام 

فلسفی«  )FS(، »مزیت رقابتی در برابر مکاتب رقیب«  )CA(، »قدرت حوزه فعالیت و ظرفیت تمدنی« 

)IS( و »ثبات یا فشار محیطی«  )ES(، موقعیت راهبردی نظریه را در یک صفحه دو‎بعدی ترسیم می‎کند. 

براساس تحلیل محتوای مقاله، امتیازهای چهار بُعد اسپیس به‎صورت زیر تعیین شد: 1. قدرت نظری 



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 110

و فلسفی FS(+5( 2. مزیت رقابتی در برابر مکاتب رقیب4+)CA( 3. قدرت حوزه فعالیت و ظرفیت 

 .)ES( -44. فشار محیطی و تهدیدهای بیرونی )IS(+3تمدنی

ترکیب این امتیازها نشان می‎دهد که انسان‎شناسی استاد مطهری در صفحه SPACE در ربع تهاجمی 

)Aggressive Quadrant( قرار می‎گیرد. این موقعیت بیانگر آن است که قوت‎های درونی این منظومه از 

جمله مبناگرایی فلسفی، اصالت عقل و فطرت، جامع‎نگری و توان نقد مکاتب رقیب، به اندازه‎ای نیرومند 

است که می‎تواند فرصت‎های بیرونی را فعال کرده و تهدیدهای محیطی را خنثی کند.

براساس‎این، راهبردهای تهاجمی )SO( نسبت به سایر راهبردها از اولویت بیشتری برخوردارند. این 

راهبردها بر بهره‎گیری حداکثری از قوت‎های نظری و تمدنی برای توسعه، بازخوانی و گسترش کاربردهای 

نتیجه، جهت‎گیری  دارند. در  کید  تأ و میان‎رشته‎ای  تربیتی، تمدنی  انسان‎شناسی مطهری در حوزه‎های 

به  فلسفی  ظرفیت‎های  تبدیل  و  تمدنی،  گفت‎وگوی  گسترش  نظریه،  توسعه  بر  باید  منظومه  این  کلان 

مدل‎های عملی و اجتماعی متمرکز باشد.

جدول 2. ارزیابی ابعاد مدل SPACE در انسان‎شناسی مطهری

امتیاز  شاخص‎ها  بُعد

+5
مبناگرایی فلسفی؛ اصالت عقل و فطرت؛ جامع‎نگری؛ پشتوانه وحیانی؛ توان تولید 

معنا و بازسازی مفهومی
قدرت نظری و فلسفی 

)FS(

+4
توان نقد مکاتب سکولار؛ ایستادگی در برابر تقلیل‎گرایی؛ گفت‎وگوی تمدنی؛ انسجام 

مفهومی در طرح انسان کامل
)CA( مزیت رقابتی

+3
نیاز اجتماعی به الگوهای کرامت‎محور؛ گرایش جهانی به معنویت؛ ظرفیت تمدنی 

انسان‎شناسی اسلامی؛ امکان بازتولید نظریه در علوم انسانی    
قدرت حوزه فعالیت 

)IS(

-4
سلطه علوم انسانی سکولار؛ بحران‎های معنایی؛ حذف فطرت در مکاتب مدرن؛ 

فشارهای فرهنگی و هویتی بر انسان معاصر
ثبات محیطی /فشار 

)ES( محیطی

را  نظریه  کلان  جهت‎گیری  بلکه  نیست؛  سوات  تحلیل  نافیِ  اسپیس  نتیجه  که  است  آن  مهم  نکته 

تهدیدهای  برابر  در  مطهری  انسان‎شناسی  می‎دهد  نشان  سوات  تحلیل  درحالی‎که  می‎کند؛  مشخص 

بیرونی رویکردی رقابتی )ST( اتخاذ می‎کند و در برابر فرصت‎ها واجد ظرفیت تهاجمی )SO( است و 

در سطح عملی در برخی حوزه‎ها نیازمند راهبرد محافظه‎کارانه )WO( است، مدل اسپیس بیان می‎کند 



111. بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  .............................................................

که در سطح کلان، قوت‎های نظری و تمدنی این منظومه آن‎قدر نیرومند است که جهت‎گیری اصلی آن 

 SO در سطح عملی، و WO ،در سطح مواجهه با تهدیدها  ST ،باشد. به بیان دیگر )SO( باید تهاجمی

در سطح کلان قابل جمع‎اند و هر یک در جایگاه خود معنا پیدا می‎کنند.

براساس‎این، راهبردهای تهاجمی )SO( نسبت به سایر راهبردها از اولویت بیشتری برخوردارند. این 

راهبردها بر بهره‎گیری حداکثری از قوت‎های نظری و تمدنی برای توسعه، بازخوانی و گسترش کاربردهای 

نتیجه، جهت‎گیری  دارند. در  کید  تأ و میان‎رشته‎ای  تربیتی، تمدنی  انسان‎شناسی مطهری در حوزه‎های 

به  فلسفی  ظرفیت‎های  تبدیل  و  تمدنی،  گفت‎وگوی  گسترش  نظریه،  توسعه  بر  باید  منظومه  این  کلان 

مدل‎های عملی و اجتماعی متمرکز باشد.

گذار تحلیلی از مؤلفه‎ها به راهبردها
بررسی ماتریسی انسان‎شناسی استاد مطهری در پنج محور معرفت‎شناسی، روش‎شناسی، روان‎شناختی، 

تمدن‎پژوهی و راهبرد عملی نشان می‎دهد که این منظومه، در کنار قوت‎های فلسفی، وحیانی و تمدنی، 

با ضعف‎هایی در سطح عملی، میان‎رشته‎ای و تجربه‎محور نیز مواجه است. در هر محور، تهدیدهایی از 

سوی مکاتب سکولار، علوم انسانی تقلیل‎گرا و بحران‎های معنایی انسان مدرن وجود دارد که می‎توانند 

ظرفیت‎های نظریه را به چالش بکشند. درعین‎حال، فرصت‎هایی مانند رشد گرایش جهانی به دین، مطالبه 

برای تربیت کرامت‎محور، و گشودگی فضای علمی به فلسفه‎های تطبیقی، زمینه‎هایی فراهم کرده‎اند که 

می‎توانند به ارتقای نظریه و کاربردی‎شدن آن کمک کنند.

ایستادگی  تهدیدهای معرفت‎زدای مدرن  برابر  در  مبناگرایی،  بر  تکیه  با  مطهری در سطح معرفتی، 

با بهره‎گیری از منابع متنوع اسلامی، تصویری جامع از انسان ارائه می‎دهد،  می‎کند. در روش‎شناسی، 

هرچند تعامل او با علوم انسانی تجربی محدود مانده است. در انسان‎شناسی، با تمرکز بر انسان کامل 

با انسان زیسته و مدرن  اما نسبت آن  و ساختارهای اشتدادی، نظریه‎ای هستی‎شناختی عرضه می‎کند، 

نیازمند توسعه است. در سطح تمدنی، افق آینده‎نگر و نگاه تمدن‎ساز او برجسته است، ولی اِعمال عملی 

مکاتب  با  مواجهه  با شجاعت  راهبرد عملی،  در  و  است.  نیافته  تحقق  هنوز  اجتماعی  نهادهای  در  آن 

رقیب، ظرفیت نقد و بازسازی را داراست، اما در طراحی مدل‎های اجرایی، خلأهایی دیده می‎شود.



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 112

این تحلیل ماتریسی، زمینه‎ساز گذار به سطح راهبردی است؛ جایی که چهار راهبرد اصلی سوات، 

تهاجمی، رقابتی، محافظه‎کارانه و تدافعی، در نسبت با قوت‎ها، ضعف‎ها، فرصت‎ها و تهدیدها شکل 

می‎گیرند. جدول بعدی، این راهبردها را به‎صورت منسجم و تحلیلی ارائه می‎دهد تا مسیر نظریه‎پردازی 

و توسعه انسان‎شناسی مطهری در افق تمدنی روشن‎تر شود.

جدول 3. تحلیل راهبردی سوات انسان‎شناسی استاد مطهری

)T( تهدیدها )O( ها‎فرصت

راهبرد رقابتی )ST( مطهری با قوت‎های 
معرفتی و فلسفی خود، در برابر تهدیدهایی 

چون تقلیل انسان به ماده، علمِ منهای 
ایمان، مکاتب سکولار و بحران‎های اخلاقی 

ایستادگی می‎کند. او با نقد فلسفه‎های 
غربی، عرفان‎ و انسان‎شناسی‎های تقلیل‎گرا، 
منظومه‎ای بدیل و فطرت‎محور ارائه می‎دهد. 
این مواجهه نه از موضع انزوا، بلکه از موضع 
گفت‎وگوی تمدنی و بازسازی مفاهیم است. 
انسان‎شناسی او در برابر جریان‎های رقیب، 

ایستاده و تحول‎خواه است.

راهبرد تهاجمی )SO( مطهری با تکیه بر تراث 
اسلامی و آموزه‎های قرآنی، انسان را حقیقتی 

اشتدادی و چندلایه می‎بیند. او از قوت‎های درونی 
مانند جامع‎نگری، پلورالیسم روشی، طرح انسان 

کامل، اصالت فطرت و عقل بهره می‎گیرد تا در برابر 
بحران‎های معنایی، گرایش جهانی به دین، مطالبه 
برای کرامت انسانی و گشودگی علمی، نظریه‎ای 

تمدنی و تحول‎خواه ارائه دهد. این رویکرد در آثار او 
کنش‎مند، آینده‎نگر و مبتکرانه است.

)S( نقاط قوت

راهبرد تدافعی )WT( با توجه به تأکید 
مطهری بر ظرفیت‎ها و نقاط قوت تراث 

اسلامی، در منظومه فکری ایشان راهبرد 
تدافعی مشاهده نشد؛ چرا که رویکرد ایشان 

مبتنی بر فعال‎سازی عناصر ایجابی و 
ارتقاء‎بخش سنت اسلامی است، نه تمرکز بر 

واکنش‎های تدافعی در برابر تهدیدها.

راهبرد محافظه‎کارانه )WO( مطهری در سطح 
عملی، در حوزه‎هایی چون انسان انضمامی، 
روان‎شناسی مدرن، تجربه زیسته و تعامل 

میان‎رشته‎ای، هنوز جای رشد و تکامل دارد. 
فرصت‎هایی چون بحران‎های روانی نسل جوان، 

مطالبه برای تربیت کرامت‎محور، و گشودگی 
علمی به فلسفه‎های تطبیقی، زمینه‎هایی هستند 
که می‎توانند به اصلاح این ضعف‎ها کمک کنند. 

رویکرد مطهری در این حوزه‎ها محتاط، اصلاح‎پذیر 
و منتظر بلوغ زمینه‎های گفتگو است.

نقاط ضعف 
)W(



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ..............................................................113

نتیجه‎گیری
در جمع‎بندی تحلیل راهبردی سوات، روشن می‎شود که انسان‎شناسی استاد مطهری واجد ظرفیت‎های 

متنوعی است که امکان انطباق با سه راهبرد از چهار راهبرد اصلی را فراهم می‎کند. باوجوداین، هیچ‎یک 

ندارند؛  را  او  منظومه فکری  بر  کامل  تعمیم  قابلیت  کلیه،  به‎صورت موجبه  و  به‎تنهایی  راهبردها  این  از 

بلکه با سه موجبه جزئیه مواجه‎ایم که هر یک در بخشی از ساختار نظری یا عملی انسان‎شناسی مطهری 

بر راهبرد  پایه‎ واقع‎سنجی نظری،  بر  پژوهش  این  میان، جهت‎گیری راهبردیِ  این  مصداق می‎یابند. در 

کید دارد؛ زیرا انسان‎شناسی مطهری با تکیه بر قوت‎های درونیِ  رقابتی )ST( به صورت موجبه جزییه تأ

خود از جمله جامع‎نگری، پلورالیسم روشی، اصالت فطرت، اصالت عقل و طرح انسان کامل، در برابر 

ایستادگی  مدرن،  جهان  معنایی  بحران‎های  و  تقلیل‎گرا  سکولار،  مکاتب  جمله  از  بیرونی،  تهدیدهای 

می‎کند و ظرفیت پاسخ‎گویی، نقد و بازسازی دارد.

نیز هست؛   )SO( تهاجمی  قابلیت  واجدِ  منظومه  این  تمدنی،  و  نظری  در حوزه‎های  درعین‎حال، 

به‎ویژه در مواجهه با فرصت‎هایی مانند گرایش جهانی به دین و معنویت، مطالبه برای الگوهای تربیتی 

مبتنی بر کرامت انسانی و گشودگی فضای علمی به فلسفه‎های تطبیقی. مطهری در این عرصه‎ها نه‎تنها 

مدافع، بلکه مهاجم، طراح و تحول‎خواه است. ازسوی‎دیگر، در سطح عملی و میان‎رشته‎ای، به‎ویژه در 

تعامل با علوم انسانی تجربی، روان‎شناسی مدرن و تجربه زیسته‎ انسان معاصر، منظومه مطهری هنوز 

نیازمند توسعه و بازخوانی است. ازاین‎رو، این پژوهش با پذیرش راهبرد محافظه‎کارانه )WO(، بر امکان 

کید دارد. بهره‎گیری از فرصت‎های بیرونی برای ارتقای این حوزه‎ها تأ

کید بر راهبرد رقابتی و پذیرش ظرفیت‎های تهاجمی و محافظه‎کارانه،  براساس‎این، مقاله حاضر با تأ

منظومه انسان‎شناسی استاد مطهری را نه‎تنها در مقام نظریه‎ای فلسفی، بلکه در قامت الگویی تمدنی و 

تربیتی معرفی می‎کند؛ الگویی که هم در برابر تهدیدها ایستادگی می‎کند، هم از فرصت‎ها بهره می‎گیرد، 

و هم در مسیر توسعه و تحول، گام‎های سنجیده و راهبردی برمی‎دارد.

با این تحلیل، روشن می‎شود که منظومه انسان‎شناسی مطهری، نه‎تنها در مواجهه با مکاتب رقیب، 

 دفاع 
ً
بلکه در طراحی افق‎های جدید علوم انسانی، ظرفیت کنش‎گری دارد. چالش اصلی در آینده، نه صرفا

از این منظومه، بلکه بازآرایی آن در نسبت با تحولات معرفتی، زیست‎جهان انسان معاصر و اقتضائات 



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 114

است؛  مطهری  اندیشه  راهبردی  بازخوانی  مسیر  در  آغازین  گامی  تنها  مقاله،  این  است.  میان‎رشته‎ای 

مسیری که می‎تواند به طراحی مدل‎های تربیتی، تمدنی و توحید‎محور در بستر علوم انسانی بینجامد. 

پنجره‎ای که این پژوهش می‎گشاید، دعوتی است به گفتگویی نو میان فلسفه اسلامی و ابزارهای تحلیلیِ 

معاصر.



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ..............................................................115

منابع
طباطبایی، محمدحسین )۱۳۸۱(. اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱. تهران: صدرا.  -

مطهری، مرتضی )1376(. نظام حقوق زن در اسلام. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۷۷(. جاذبه و دافعه علی. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۷۸(. یادداشت‎ها. ج۱۰، تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۸۴(. مسئله شناخت. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۸۶(. حماسه حسینی. ج۱، تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۸۸(. انسان و ایمان. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۸۸(. فطرت. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۸۹الف(. آینده انقلاب اسلامی ایران. تهران: صدرا.  -

مطهری، مرتضی )۱۳۸۹ب(. بیست گفتار. تهران: صدرا.  -

مطهری، مرتضی )۱۳۸۹ج(. ولاءها و ولایت‎ها. تهران: صدرا.  -

مطهری، مرتضی )۱۳۸۹د(. امدادهای غیبی در زندگی بشر. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۹۱(. اسلام و نیازهای زمان. ج۱. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۹۲الف(. جامعه و تاریخ. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۹۲ب(. انسان‎شناسی قرآن. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۹۲ج(. انسان کامل. تهران: صدرا.  -

مطهری، مرتضی )۱۳۹۳(. ده گفتار. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۴۰۱(. حق عقل و اجتهاد. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۴۰۳الف(. فطرت و تربیت. تهران: صدرا.  -

مطهری، مرتضی )۱۴۰۳ب(. هدف زندگی. تهران: صدرا.  -

References
 - Helms, M. M., & Nixon, J. (2010). Exploring SWOT analysis: What is SWOT and 

when should it be used? Journal of Strategy and Management, 3(3), 215–251.



.مطالعات دین، معنویت و مدیریت- دوره 12)26(- زمستان 1404  ......................................................................... 116

 - Klein, F., Pelzer, U., Schmuck, R. B., Malinka, T., Felsenstein, M., Denecke, T., 
Pratschke, J., & Bahra, M. (2019). Strengths, weaknesses, opportunities, and 
threats of centralized pancreatic surgery: A single-center analysis of 3000 consec-
utive pancreatic resections. Journal of Gastrointestinal Surgery, 23(3), 492–502. 

 - Puyt, R. W., Lie, F. B., De Graaf, F. J., & Wilderom, C. P. M. (2020). Origins of 
SWOT Analysis. Academy of Management Proceedings. https://doi.org/10.5465/
AMBPP.2020.132

 - Rowe, A. J., Mason, R. O., Dickel, K., Mann, R. B., & Mockler, R. J. (1994). Stra-
tegic Management: A Methodological Approach (4th ed.). Reading, MA: Addi-
son-Wesley.

 - Tang, H., Huang, W., Ma, J., & Liu, L. (2018). SWOT analysis and revelation in 
traditional Chinese medicine internationalization. Chinese Medicine, 13(5). 

 - Tang, H., Huang, W., Ma, J., & Liu, L. (2018). SWOT analysis and revelation in 
traditional Chinese medicine internationalization. Chinese Medicine, 13, Article 
5. https://doi.org/10.1186/s13020-018-0165-1

 - Wang, K.-C. (2007). A process view of SWOT analysis. Proceedings of the 51st 
Annual Meeting of the International Society for the Systems Sciences, (pp. 1–12). 
51(2). 

Persian Sources 
 - Motahhari, M. (1997). Nizām-e ḥoqūq-e zan dar Eslām [The System of Women’s 

Rights in Islam]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (1998). Jāzebe va dāfe‘e-ye ‘Ali (‘a) [The Attraction and Repulsion 

of Imam Ali]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (1999). Yāddāshthā (Vol. 10) [Notes]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2005). Mas’ale-ye shenākht [The Problem of Knowledge]. Tehran: 

Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2007). Hamāse-ye Ḥosayni (Vol. 1) [The Hosseini Epic]. Tehran: 

Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2009a). Ensān va imān [Man and Faith]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2009b). Feṭrat [Fitrah]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2010a). Āyande-ye enqelāb-e eslāmī-ye Irān [The Future of the Is-

lamic Revolution of Iran]. Tehran: Sadra. [In Persian]



بررسی راهبردهای استاد مطهری در انسان‎شناسی‎ )تحلیل ماتریس سُوات(  ..............................................................117

 - Motahhari, M. (2010b). Bist goftār [Twenty Discourses]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2010c). Velāhā va velāyat-hā [Loyalties and Leaderships]. Tehran: 

Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2010d). Emdādhā-ye gheybi dar zendegi-ye bashar [Divine Assis-

tance in Human Life]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2012). Eslām va niyāz-hā-ye zamān (Vol. 1) [Islam and the Needs of 

Time]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2013a). Jāme‘e va tārikh [Society and History]. Tehran: Sadra. [In 

Persian]
 - Motahhari, M. (2013b). Ensān-shenāsi-ye Qur’ān [Qur’anic Anthropology]. Tehran: 

Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2013c). Ensān-e kāmel [The Perfect Human]. Tehran: Sadra. [In 

Persian]
 - Motahhari, M. (2014). Dah goftār [Ten Discourses]. Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2022). Ḥaqq-e ‘aql va ejtehād [The Right of Reason and Ijtihad]. 

Tehran: Sadra. [In Persian]
 - Motahhari, M. (2024a). Feṭrat va tarbiyat [Fitrah and Education]. Tehran: Sadra. [In 

Persian]
 - Motahhari, M. (2024b). Hadaf-e zendegi [The Purpose of Life]. Tehran: Sadra. [In 

Persian]
 - Tabataba’i, M. H. (2002). Oṣūl-e falsafe va ravesh-e reālism (Vol. 1) [The Principles 

of Philosophy and the Method of Realism]. Tehran: Sadra. [In Persian]


	_Hlk208161170
	_Hlk208177154
	_Hlk208162626
	_Hlk208165017
	_Hlk208165070
	_Hlk208165093
	_Hlk208165474
	_Hlk208165617
	_Hlk208165845
	_Hlk208165897
	_Hlk208165981
	_Hlk208166114
	_Hlk216621943
	_Hlk208149581
	OLE_LINK2

